# مجلة التأصيل جامعة دنقلا

العدد الثالث يناير ٢٠٢٠م

ميئة التحرير

ISSN: 1858-8891

**الوشرف العار** د. الوليد إبراميم مصطفى موسى

> رئي**س التحرير** د. الأوين عثوان شعيب

نائب رئيس التحرير د. صالحة سيد أدود عبد الله

المحـــررون:

د. عبد الله الطيب علي أحود أ. أبو القاسر علي وحود عقيد أ. وهند إسواعيل قسر الله

## هيئة المستشارين

ISSN: 1858-8891

أ.د. عبد الحكيم حسن إبراهيم أ.د. معاوية بابكر حسن المسدى أ.د. كباشى حسين قسيمة إسماعيل أ.د. طلحة عبد الحميد الحسن أ.د. الزهـور حسن الماهـل أ.د. مهيد محمد المتوكل أ.د. الطيب محمد المصطفى حياتي أ.د. على أحمد بابكر أ.د. كمال الحاج الحسين عبد الرحمن أ.د. كمال عبد الله المهلاوي أ.د. قيس عبد الله إبراهيم الحـــاج د. أبو القاسم خليفة التهامي د. رحاب عبد الرحمن الشريف د. قاسم عمر أبو الخيرر د. محمود محمد أحمد على عثمان

#### قواعد النشر:

- \* تُعنى المجلة بنشر البحوث العلمية المقدَّمة إليها وفق رؤية تأصيلية٠
  - \* تقبل البحوث من كافة الباحثين داخل وخارج السودان٠
- \* أَلاَّ يكون البحث قد نشر أو قيد الدراسة للنشر في أية دورية أو مجلة علمية أخرى٠
  - \* أَلاَّ تكون الورقة جزءً من رسالة جامعية أو كتاب منشور.
- \* يرسل البحث إلكترونياً على بريد المجلة بنوع خط Simplified Arabic بنط ١٤ بنط ١٤ بمسافة واحدة.
  - \* يُقدم البحث مطبوعاً على ورق A4، على ملف وورد (٢٠٠٧).
- \* أَلاً تزيد عدد الصفحات عن (٢٠ صفحة) (٧٠٠٠ كلمة) باللغة العربية ويرفق ملخـص للبحث لا يزيد عن (١٠٠ كلمة) باللغة العربية.
- \* مراعاة الجودة في الفكرة والأُسلوب والمنهج والتوثيق العلمي والخلو مــن الأُخطــاء اللغوية والنحوية.
- \* تُوضع إِحالات المراجع داخل النص (المنهج الأمريكي) ومن ثم تأتي تفاصيل المراجع كالآتى:
- اسم العائلة، الاسم الأول، سنة النشر، عنوان الكتاب، دار النشر، مكان النشر. ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر، ٢٠٠٤م، تفسير القرآن العظيم، مكتبة الصفاء، القاهرة.
- في حالة التوثيق من المجلات: اسم المؤلف، سنة النشر، ويُوضع عنوان المقال بين علامتي تنصيص، ثم اسم الدورية، المجلد أو العدد، بلد النشر، ثم ترتيب صفحات المقال داخل العدد.
- حسن، صالح رمضان، ٢٠٠٢م، "الصحابي المجاهد، النعمان بن مقرن المزنــي"، مجلــة كلية الدراسات الإسلامية والعربية، العدد الرابع والعشرون، دبى، ص ص٢٣٠ ٢٤٨.
- بالنسبة للرسائل الجامعية: اسم الباحث، سنة النشر، عنوان الرسالة، نوع الرسالة (ماجستير دكتوراه)، الجامعة المانحة للدرجة،
- عبد الرازق، فائز أحمد ، ٢٠٠٨م ، فاعلية استخدام مسرح العرائس في تنمية بعــض الجوانب الاجتماعية والأخلاقية، رسالة ماجستير منشورة، جامعة بور سعيد،
- \* تُعرض البحوث المقدَّمة للنشر في المجلة حال قبولها مبدئياً على محكمين من ذوي الاختصاص يتم اختيارهم بسريَّة تامة.

٥

<sup>\*</sup> للمجلة الحق في إجراء أي تعديلات شكلية تتناسب ورسالة المجلة٠

<sup>\*</sup> تعتدر المجلة عن النظر في البحوث المخالفة لقواعد النشر.

<sup>\*</sup> تنقل حقوق طبع البحث ونشره إلى مجلة التأصيل جامعة دنقلا بعد إخطار صاحب البحث بقبول بحثه للنشر،

<sup>\*</sup> الأَفكار الواردة في المجلة تعبِّر عن رأي الباحثين وليس عن رأي المجلة،

<sup>\*</sup> يتم دفع رسوم وقدرها سبعة ألف جنيه للبحوث بالداخل، وخمسون دولاراً للبحوث بالخارج بغرض التحكيم.

<sup>\*</sup> البحوث التي لا تنشر لا ترد لأُصحابها،

## محتويات العدد

| صفحة | الكاتب                          | الموضوع                                          |
|------|---------------------------------|--------------------------------------------------|
| ب    |                                 | هيئة التجرير                                     |
| ج    |                                 | مستشارية التحرير                                 |
| د    |                                 | قواعد النشر                                      |
| 9    |                                 | محتويات العدد                                    |
| j    |                                 | كلمة العدد                                       |
| ١    | أ. د. أبوبكر محمود أحمد إسماعيل | جهود الخليفة عبد الرحمن الناصر في بسط سلطان      |
|      |                                 | الدولة الأُموية في الأُندلس في الفترة من 300–    |
|      |                                 | 344هـــ(904 948م)                                |
| 77   | أ.د. طارق عثمان الرفاعي         | أبرز جهود العلماء في توجيه المتشابه اللفظي في    |
|      |                                 | القرآن الكريم                                    |
| ٤٢   | د. أحمد النعمة محمد النعمة      | من معالم الرفق في الدعوة (ترك ركن أو شرط من      |
|      |                                 | العبادة للمشقة)                                  |
| ٦٣   | د. الأُمين عثمان شعيب الحاج     | الحجاج التكارنة في السودان حسب مشاهدات           |
|      | د. محمد المصطفى أبو القاسم      | الرحالة بوركهارت والآخرين                        |
| **   | د، نجلاء عبد الرحمن وقيع اللَّه | تأصيل علم اجتماع المعرفة                         |
| 117  | د. محمد البدري سليمان بشير      | الدليل التاريخي والآثاري للمسيحية في جزيرة مروي  |
| 144  | د. عبد اللَّه الطيب علي أحمد    | المفاهيم العقدية وأثرها في تحقيق الوسطية         |
| 17.4 | د، مكاوي علي أحمد خاطر          | النظام القضائي في دولة الفور الإسلامية ١٦٤٠–     |
|      |                                 | ١٨٧٤م                                            |
| 124  | د. عثمان فضل السيد أحمد فضل     | نظرية الكفاءة الذاتية المُدركة: "أُرقى نظريات    |
|      | السيد                           | المنحى الاجتماعي المعرفي"                        |
| 717  | د، مجدي محمد مانيس أبي          | المركز الوطني للمناهج بدولة تشاد – النشأة        |
|      | د. أبو بكر علي كوري             | والتطور والرؤية المستقبلية                       |
| 777  | د، رندا حسن عبد الرحمن          | الأحكام الفقهية المتعلقة بوباء كورونا وأثرها على |
|      |                                 | العبادات                                         |
| 727  | د، مزمل محمد عابدین محمد        | أُدب التخاطب في القرآن الكريم – دراسة موضوعية    |

#### كلمة العدد

قراءنا الأعزاء ..علماءنا الأجلاء...

يطيب لنا أن نحييكم بطلعة عددنا الثالث وللعام الثالث من عمر مجلتكم العلمية (التأصيل)، وقد تفتَّقت ثقوب المعرفة في العالم من داخل العالم الإسلامي ومن خارجه بالأفكار والنظريات والتيارات لتقدح في علماء الأمة الإسلامية زند الاجتهاد والبحث في شتى المجالات ولتؤكد أصالة المعرفة في أصول دينها وثقافتها ولتميط التغبيش بدواعي التهميش عن عقول علمائها وباحثيها الذين ما فتئوا يُخرجون في أعمالهم العلمية ما يواجهون بم إلحاح الأسئلة وشغف التساؤل في موضوعية ومنهجية للمعرفة لا تنكرها العقول المتجردة ولا الأفهام المتحررة من عصبية التعالى المعرفى ..

فيجيء هذا العدد الثالث وهو يحمل من كل فن بحثاً وفي كل بحث فوائد وفرائد نسعد في هيئة تحرير مجلة التأصيل أن تجد من تطلعاتكم المعرفية ما تُؤمِّلون، ومن اهتمامكم النظر المستفيض، ومن آرائكم النقد العلمي الجريء، وفي ذلك تعزيزُ لمسيرة هذه المجلة في طلعتها المتجددة بحول الله تعالى ..

إن هيئة التحرير تجدد العهد بالعمل المخلص والمثابر للتَّطلُّع للتحسين دوماً أُملاً في الريادة العلمية واستشرافاً لِجِدَّة المعارف وخلاصة العلوم وذلك من خلال التحكيم العلمي عبر هيئة استشارية من أكفاء العلماء في شتى أبواب العلوم والمعارف. كما لا تقصر همتها عن مواكبة التطور في الإخراج حتى تنال المجلة رضى الجميع بمشيئة الله تعالى. والله الموفق.

هيئة التحرير

## جهود الخليفة عبد الرحمن الناصر في بسط سلطان الدولة الأموية في الأندلس في الفترة من 300هــ– 344هــ(904م – 948م)

أ. د. أبوبكر محمود أحمد إسماعيل

#### مستخلص البحث:

هدفت الدراسة للتعرف على جهـود عبـد الـرحمن الناصـر فـي تثبيـت دعــائم حكم الدولــة الأمويــة فــى بــلاد الأنــدلس، وتتبُــع خطواتــه فــى القضــاء علــى الثورات الداخلية التي سعت لتقويض سلطته، وأيضاً إبراز جهوده في القضاء على نصاري الشمال الأندلسي وفي التوسيع في شرقي وغربي الأندلس، والتحقق من خطواته التي قام بها في القضاء على خطر الدولة الفاطمية العبيدية في الشمال الإفريقي، والتعــرف أيضــاً علــي جهــوده العمرانيــة التــي قام بها في بلاد الأُندلس، واســـتخدمت الدراســـة مــنهج البحــث التـــاريخي، إضـــافةً إلى المنهج الوصفي، وخرجت الدراسة بالنتائج الآتيــة: نجـح الناصــر فــي القضــاء على الثورات الداخليــة التــي قامــت ضــد الأمــويين فــي الأنــدلس فــى عهــده، واستردً كثير من الحصون والمدن والقلاع التـى كـان قــد فقــدها الأُمويــون مــن قبل، وقضى أيضاً على تحالف ممالك نصاري الشمال الأُندلسي، وضم إليه مدينة بنبلونة عاصمة مملكة نافار النصارانية، وهازم جياوش مملكة لياون النصرانية وضمَّ إليه جليقية بوطليـوس وبعـض مـدن غــرب الأنــدلس، وأيضــاً تمكُّن الناصر من إضعاف نفوذ الدولــة العبيديــة الفاطميــة القادمــة مــن بـــلاد الشمال الإفريقي، وأنشــأ الناصــر مدينــة الزهــراء علــي ســفوح جبــل العــروس المطل على قرطبة، وعمل على توسيع مدينة قرطبة لتواكب التعداد السكاني المتزايد، وفي عهده ازدهر التعليم وأُنشــأت مكتبــة قرطبــة التــي بلــغ عدد كتبها أكثر من أربعمائـة ألـف كتـاب، وأيضـاً ازدهـر الاقتصـاد وتوسـعت الصناعات وكثرت الأُسواق، وانتشرت المحاكم، وأوصت بالدراسة بالآتى: إعداد مزيد من الدراسات حول أوضاع الدولة الأموية في الأندلس قبيل ظهور عصر الخلافة، وحول توسعاتها في الفترة التي أعقبت عهد عبد الرحمن الناصر،

(\*) أستاذ - كلية التربية- جامعة سنار - قسم التاريخ

١

#### مقدمة:

بوفاة الـوالى الأمـوى عبـد الـرحمن الأوسـط ظهـرت فتـرة جديـدة فـى بـلاد الأُندلس هي فترة الضعف في الإمارة الأُموية والتــي بــدأت منــذ ســنة ٢٣٨هـــ – ٨٥٦م واستمرت حتى ٣٠٠هـــ – ٩٠٤م، أي أنهــا اســتمرت حــوالي اثنــين وســتين سنة، وقد خلف عبد الرحمن الأُوسط ابنـه محمـد بـن عبـد الـرحمن، ثُـمُ اثنـان من أبنائه هما المنذر وعبد اللَّه، وكان مـن أهـم أسـباب ضـعف الإمـارة الأمويــة انفتاح الولاة نحو متاع البدنيا والسبعى نحبو الغنبائم وظلم البولاة واستشبراء القبلية وترك الجهاد، وبعــد أن ســقطت بــلاد الأنــدلس فــى أيــدى النصــارى لــم يكن هنالك أمل قريب في استرجاعها إلى ما كانـت عليـه مـن قبـل، وكــان الأُمــر لا يعدو أن يكون أشواق تــاق إليهــا المسـلمون بــين الفينــة والأخــرى كنتــاج طبيعي لصعوبة الأُوضاع التي كانت محيطـة بـبلاد الأُنـدلس فـي تلـك الفتـرة، حيث كانت كل أقطارها مشتتة ومفرقة بسبب بعض النزاعات والانقسامات الداخلية، إضافة إلى اتصال بعض قـادة ممالكهـا بالنصـاري الــدين توَغلــوا فــي المنطقة، وقد احكم النصاري قبضتهم على البلاد التي ضمُّوها لممتلكاتهم، إِلَّا أَن الدولة الأُموية في عهد عبد الـرحمن الناصـر اسـتطاعت بفضـل حنكــة الرجل وخبرته العسكرية والإدارية من توحيد صفوف الجيوش الأموية وتقوية أركانها والإعلاء من شــأنها فــى الأنــدلس وفــى بــلاد الشــمال الإفريقــى، فصارت بلاد الأندلس حصينة وقوية ومنيعة،

#### أهمية الدراسة:

ارتبطت فترة قيادة عبد الرحمن الناصر للدولة الأموية في الأندلس ارتباطاً وثيقاً بمرحلة مهمة من مراحل تاريخ الدولة الأموية، وهي الفترة التي أحدثت تحوُّلا مهماً في مسار العلاقات المعقدة التي كانت بين الممالك الإسلامية بالأندلس والنصارى في تلك الفترة الزمنية، وهي الفترة التي المعطر فيها النصارى على مقاليد الأمور في الأندلس، وتعتبر فترة عبد الرحمن الناصر أيضا من الفترات التي تأسست فيها القوة العسكرية الأموية بشكلها الذي مكَّنها من التوسع في المنطقة على حساب الممالك النصرانية التي سخَّرت كل قواتها للزود عن حياضها والقضاء على المسلمين خاصة ممالك ليون ونافار وقشتالة، وعلى حساب تمرد وانقسام بعض ملوك ممالك

الطوائف الإسلامية في الأندلس الذين تعاون البعض منهم مع النصارى، ولم يكن الطريق أمام عبد الرحمن الناصر ممهداً في ظل وجود قوات وممالك نصرانية تحالفت مع بعضها البعض زوداً عن حياض البلاد التي بسطت سلطانها على مقاليد الحكم فيها، أيضاً ارتبطت عبد الرحمن الناصر بالنهضة العمرانية الواسعة التي شهدتها بلاد الأندلس فيما يتعلق ببناء المساجد ودُور العلم المختلفة.

#### أهداف الدراسة:

- التعرف على جهود عبد الرحمن الناصر في تثبيت دعائم حكم الدولة الأموية
   في بلاد الأندلس.
- 2) تتبُع خطوات عبد الرحمن الناصر في القضاء علي الثورات الداخلية التي سعت لتقويض نشاطه في بادئ الأمر،
- 3) إبراز جهود عبد الرحمن الناصر في القضاء على نصارى الشمال الأندلسي وفي
   التوسع فى شرقى وغربى الأندلس.
- 4) التحقق من الخطوات التي قام بها عبد الرحمن الناصر في القضاء على خطر الدولة الفاطمية العبيدية في الشمال الإفريقي والتي سعت للتوسع على حساب الأمويين.
- 5) التعرف على الجهود العمرانية التي قام بها عبد الرحمن الناصر في بلاد
   الأندلس.

## أسباب اختيار الموضوع:

عصر الخلافة الأموية في الأندلس من العصور المهمة التي تجلّت فيها الإدارة الرشيدة للدولة الأموية لما تميَّز حكامها في تلك الفترة من قدرات عسكرية وإدارية مكنتهم من بسط سلطان الدولة الأموية في البقاع التي تغوّل فيها النصاري في المنطقة، وتميزت فترة عبد الرحمن الناصر بأنها فترة الانتصارات العسكرية على بعض الممالك النصرانية التي استمدت قوتها بالمعونات العسكرية التي حصُلت عليها من بعض الدول الصليبية المجاورة واستفادت من بعض النزاعات والانقسامات التي ضربت أروقة بعض ممالك الطوائف الإسلامية في الأندلس، وقد نجح عبد الرحمن الناصر في القضاء على بعض الثورات وحركات التمرد الداخلية قبيل توغُله في الأندلس، ولم

يكن القضاء علي الممالك النصرانية الكبري ليـون ونافـار وقشـتالة أمـرأ ميسـوراً إنّما حفّ بكثير مـن المصـاعب، إضـافةً إلـي كـل ذلـك لـم يكـن جـل اهتمـام المسلمين قد صبّ فـي الجانـب العسـكري فحسـب، بـل تعـدًاه نحـو النهضـة والعمران والتطـور، لـذا جـاءت الرغبـة فـي دراسـة هـذا الموضـوع واستقصـاء حقائقه والكشف عنه والتوثيق لـه مـن بـاب إحيـاء التـاريخ الإسـلامي تسـجيلاً وتقويماً،

#### منهج الدراسة:

استخدمت الدراسة منهج البحث التاريخي، إضافةً إلى المنهج الوصفي،

#### مشكلة الدراسة:

رغبة عبد الرحمن الناصر في إعادة هيبة الدولة الأموية واستعادة قوتها بعد فترة الضعف التي أصابتها، وقضائه على الثورات الداخلية التي تمردت عليه والمدعومة من بعض الممالك النصرانية المجاورة في بلاد الأندلس، إضافة والى مواجهت للتصالف النصراني المتمثل في مملكتي ليون ونافار ومدي قدرته على جمع صف المسلمين في مواجهة النصارى، والتوسع شرقا وغربا وجنوبا واستيلائه على بعض المدن المهمة في مناحي بلاد الأندلس، ثم السيطرة على مضيق جبل طارق ونزوله بلاد المغرب وتوسعاته في منطقة الشمال الإفريقي،

#### أُسئِلة الدراسة:

- 1) كيف كانت الأُوضاع السياسية في الأندلس قبيل مجئ عبد الرحمن الناصر؟
  - 2) ما هي المناقب التي تميَّز بها عبد الرحمن الناصر؟
- كيف قضى عبد الرحمن الناصر على الثورات الداخلية التي واجهته في بداية مسيرته القيادية في الأندلس؟
  - 4) وضِّح جهود عبد الرحمن الناصر في التغلُّب على نصاري الشمال الأندلسي؟
- 5) تتبع الخطوات التي قام بها عبد الرحمن الناصر في مواجهــة الأخطــار التــي
   واجهته في بلاد الشمال الإفريقي؟
- 6) ما هي المنشآت العمرانية التي أدخلها عبد الرحمن الناصر في بلاد الأندلس؟

#### تمهيد:

## الدولة الأُموية في الأُندلس قبيل مجئ عبد الرحمن الناصر:

قبيل مجئ عبد الرحمن الناصر الي قيادة الدولة الأموية في الأندلس كانت مصر والشام تحت حكم الإخشايديين، الموصل تحت حكم ابن حمدان، البحرين واليمامة تحت حكم القرامطة، اصبهان تحت حكم بنو موية، خراسان تحت حكم نصر الساماني، طبرســتان تحــت حكــم الــدَّيلم، الأهــواز تحــت حكــم البريديين وكرمان تحت حكم محمد بن الياس، وكانت الدولة العباسية أو الخلافة العباسية لا تحكم إلَّا بغـداد فقـط ولـم تسـتطع أن تبسـط سـلطانها حتى على أطراف العراق، وتفاعلت عوامل السقوط مع بعضها البعض لِثُلقي بِظلالها على طبيعـة الأُوضـاع فـي بـلاد الأنـدلس أواخـر عهـد الإمـارة الأموية في الأندلس قبيل سنة ٣٠٠هـ – ٩٠٤م، فكثرت الثورات في كثير من مناحى الأندلس وكان مـن أشـهرها ثـورة عمـر أو صـمويل بـن حفصـون الــذى استقلُّ بالجنوب الأندلسي وهـو مـن الموَّلـدين مـن أهـل الأنـدلس الأصـليين، وأنشأ ابن حفصون لنفسه كياناً وقام سنة ٢٨٦هـ – ٨٩٠م بالثورة في منطقــة الجنــوب الأندلســي فأرهــب النــاس وجمــع حولــه الأنصــار، فتوسَّــع سلطانه وتزعُّم عصابة من أربعين رجالاً وقام بعمل لم يتكرر كثيراً في التاريخ الإسلامي بصفة عامــة وتــاريخ الأنــدلس بصــفة خاصــة وهــو أن تحــوّل من الإسلام إلى النصرانية بعد اثنين وعشرين عامـاً مـن ثورتــه ليُعضِّـد بــذلك قوته وليكسب تأييد مملكة ليون النصرانية في الشمال الأندلسي التي كانت تَؤيِّدهُ، وسمى نفسه صمويل بن حفصون بدلاً عـن عمــر ابــن حفصــون لِيُرضــى النصارى في الوقت الذي بـدأت فيـه مملكـة ليـون النصـرانية تهـاجم الأمـويين من جهة الشمال (ابن الخطيب، ١٣٩٣ه، ج٢٤، ٣٧)٠

ضم صمويل بن حفصون الكثير من الحصون في استجه وجيان وهما من أحصن الحصون الأندلسية على الإطلاق، وأيضا ضم اليه غرناطة واتخذ لها عاصمة سماها (بابشتر) تقع في الجنوب على ساحل البحر الأبيض المتوسط، (ابن الخطيب، ١٣٩٣هـ، ج٢٤، ٣٨) وأيضا من الثورات التي قامت في الأندلس ثورة ابن حجاج في اشبيلية وكانت تقدم المساعدات لصمويل بن حفصون في ثورته ضد قرطبة، وهنالك ثورة قامت في شرق الأندلس في بلنسيه وأخرى في سرقسطة في الشمال الشرقي وسرقسطة هي الإمارة الأموية في قرطبة، وهنالك أيضاً ثورة قامت في التي استقلت عن الإمارة الأموية في قرطبة، وهنالك أيضاً ثورة قامت في

غرب الأندلس قادها عبد الرحمن الجليقى وثورة أخري في طليطلة، وبالتالي لم تعد الحكومة المركزية للأمويين في قرطبة تسيطر على كل بلاد الأندلس إلا على مدينة قرطبة وما حولها، (ابن عداري، ١٤٠٦هـ ، ج٢، ١٢٥) وتورّعت الأندلس بين كثير من القواد، كل يحارب الآخر وكل يبغى مُلكاً ومالاً، وكان في الساحة وقتها مملكتان نصرانيتان تكونتا في عهد الولاة الثاني هما: مملكة ليون في الشمال الغربي لبلاد الأندلس ومملكة أراجون في الشمال الشرقي منها وعاصمتهما برشلونة، ثم بعد ذلك تكوّنت مملكة نصرانية ثالثة كانت قد انفصلت عن مملكة ليون وهي مملكة نافار، وكُتِبت في بعض الكتب العربية باسم (نباره)، وثعرف الآن في إسبانيا باسم إقليم الباسك، وهذه الممالك النصرانية الشلاث تجرزًات على الممالك الإسلامية في الأندلس مستغلة ألهوان الذي أصابها، فهاجمت شمال الأندلس وقتلت بعض المسلمين، وقُتِل محمد بن عبد اللَّه ولي عهد الأميس عبد اللَّه بـن محمد بـن عبد الرحمن الأوسط حاكم البلاد في تلك الفترة وقتله أخوه المطرف بـن عبد اللَّه، فتأرُمت أحوال البلاد وابن عذاري، ١٤٠٤هـ ، ج٢، ١٥٠).

زادت الأوضاع تعقيداً في بلاد الأندلس بظهـور دولـة جديـدة فـي بـلاد المغـرب شكّلت خطورة بالغة علي مسيرة الأمويين فـي الأنـدلس، وهـى الدولـة المسـماة بالدولة الفاطمية وكانت تسمي فـي بعـض المصـادر والمراجـع العربيـة بإسـم (الدولـة العبيديـة)، وظهـرت سـنة ٢٩٦هـــ – ٩٠٠م أي قبيـل نهايـة الفتـرة الثانية من الإمارة الأموية بأربع سنوات، وهـي دولـة شـيعية عملـت علـى نشـر معتقداتها ونفوذها في المنطقـة، فانتشـرت وتوسّعت فـي الجزائـر وتـونس ومصر والشام والحجاز ومناطق أخري، وأعلـن ابـن حفصـون الطاعـة لعبيـد اللّه المهـدي وهـو أحـد مؤسسـي الدولـة العبيديـة، وأيضـاً مـن الأمـور التـي زادت الأوضاع تعقيداً تردي الأوضاع السياسية والاجتماعيـة فـي بقيـة أقطـار العـالم الإسـلامي، خاصـة فـي بـلاد المشـرق الإسـلامي، حيـث كانـت أقطـار مشـتتة ومتفرقة ولم تستطع إنقاذ الدولة الإسـلامية فـي الأنـدلس ولا مـد ها بالمعونـة العسكرية والبهجي (البهجي، ٢٠١٥م).

أً – عبد الرحمن الناصر، شخصيته ومناقبِهِ:

هو الناصر لدين اللَّه أبو المطرف عبد الرحمن بن محمد بن عبد اللَّه المرواني وأمه ماريا وجده السادس هو عبد الرحمن بن معاوية الأموي المعروف بإسم(صقر قريش) وسُمِي بعبد الرحمن الناصر، وُلِد في مدينة قرطبة الأندلسية وعاش فيها ونشأ يتيماً، وعندما كان عمره عشرين يوماً قُتِل أبيه علي أيدي عمه لأن أبيه كان مُهيئًا للإمارة بعد وفاة أبيهما عبد اللَّه الذي يعتبر الأمير السابع من أمراء الدولة الأموية بالأندلس، وكان البلاط ولبغ وقتها مشغولاً بكثير من الأحداث من ثورات داخلية ومطامع خارجية، الأموي وقتها مشغولاً بكثير من الأحداث من ثورات داخلية ومطامع خارجية، ونبغ عبد الرحمن الناصر وتفوَّق في العلوم والمعارف، ودرس القرآن الكريم والسنة وهو طفل لم يتجاوز العاشرة من عمره، وبرع في النحو والشعر والتاريخ ومهر في فنون الحرب والفروسية، وأضحي ترشيحه لولاية العهد أمرأ واضحاً مقضيًا، وربًاه جده على حب الجهاد وحسن الإدارة والتقوى والورع والصبر والحلم والعدل، وحين تولى الناصر قيادة الدولة الأموية في الأندلس كان عمره أثنين وعشرين عاماً ولم يعترض أحد من أعمامه وأعمام أبية على توليته الحكم ولم ينازعوه فيه، بل كانوا أول من بايعوه (ابن الاثير، دت)، ٤٦٨).

أعلن عبد الرحمن الناصر نفسه خليفةً للمسلمين، وأحاطت به كثيراً من الأحداث الداخلية والتي أثَرت علي الأحداث الداخلية والإقليمية المحيطة بالدولة الأموية والتي أثَرت علي قيادته للدولة أهمها:(العبادي، د-ت، ١٨٢).

- 1. ضعف الخلافة العباسية في بلاد المشرق الإِسلامي أيــام حكــم المقتــدر بــاللّـه، واســتبداد القــواد الأتــراك بهــا، وعجزهــا عــن حمايــة العــالم الإسلامي وقتها.
- ك ظهور نبت الخلافة أو الدولة الفاطمية الشيعية من جديد في بلاد المغرب وهى الدولة التي كانت ترنو ببصرها إلى الأندلس بعين لا تخلو من طمع وغدر.
- 3- ضعف قدرات الأمير الأموي في قرطبة نتيجةً لِتَـأَثُرهِ بـالثورات والفـتن الداخلية التي شغلت عهود ثلاثـة مـن الأمـراء قبلـه، وأصـبحت الحاجـة مُلِحَة إلى رفع مكانة ومنزلة سلطان الدولة الأموية في المنطقة.

## 4. الاستجابة لرغبة الأندلسيين في أن يكون عبد الرحمن الناصر خليفة للمسلمين،

عندما تولى عبد الرحمن الناصر القيادة لم تكن الدولة الأموية تملك من بلاد الأندلس سوى قرطبة وما حولها من القرى،(الخهبي، ١٤١٣هـ..، ١٥٨) ورغم أن قرطبة كانت ثعد أكبر بلاد الأندلس وأكثرها ثِقلاً لكونها العاصمة إلَّا أنها لم تكن ثمثّل أكثر من عُشر مساحة بلاد الأندلس الكُليَّة، وقام الناصر بتغيير البطانة التي حوله فعزل من رآه غير صالح للمنصب الذي هو فيه وولًى مكانه من رأى فيه الكفاءة والمقدرة وحسن تدبير الأمور، ثم أعلي من شأن العلماء ورفع منزلتهم ورضخ لمشورتهم، وطبَّق المبادئ التي نادي بها على نفسه أولا قبل أن يُطبِّقها على شعبه، واجتهد في تطبيق بنود الشريعة الإسلامية في حُكمه، وورد عنه أنه كان يحضر خطبة الجمعة في المسجد الذي كان يخطب فيه المنذر بن سعيد وهو من أكبر علماء قرطبة في ذلك الوقت، وكان المنذر شديداً في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر حتى على عبد الرحمن الناصر نفسه، فأسرف المنذر في نقد الناصر في إحدى منابر الجمعة، فغضب عليه الناصر،(ابن عذارى، ١٤٠٦هـ، ج٢، ١٥٨).

عاد عبد الرحمن الناصر إلى منزله في ذلك اليهم الدي نقده فيه المندر وقال لمن حوله: (لقد تعمدني المندر بن سعيد في خطبته)، وإستاء إستياء شديداً، فأشار إليه رجل ممن كان حوله بعرل المندر عن منبر الجمعة، فردً عليه الناصر وقال له أمثل المنذر بن سعيد يُعرل لإرضاء نفس ناكبة عن الصراط، سالكة غير قصد، هذا واللَّه لا يكون وإنِّي لأستحى من اللَّه ألَّا أجعل بيني وبينه في صلاة الجمعة شفيعاً مثل المندر في ورعم وصدقه) وما عزله، وحدث ذات يوم قحط شديد في الأندلس فأرسل الناصر رسولاً من عنده للقاضي منذر بن سعيد يحعوه لإمامة الناس في صلاة الاستسقاء، فقال منذر للرسول: (ليت شعري ما الذي يصنعه الخليفة)، فردَّ عليه الرسول واصفاً الناصر بقوله (ما رأينا قط اخشع منه في يومنا هذا فهو منتبد حائر منفرد بنفسه، لابس أخس الثياب، مفترش التراب وقد رمد به علي رأسه ولحيته وهو يبكي ويعترف بذنوبه وهو يقول: (هذه ناصيتي بيدك أتراك ثعذب به الرعية وأنت احكم الحاكمين)، فتهلل وجه القاضي منذر عندما

سمع قول الرسول وقال : (يــا غــلام أحمــل المطــر معــك فقــد أذِن اللَّه تعــالي بالسُقيا إذا خشع جبار الأرض فقد رحم جبــار الســماء)، فلــم ينصــرف النــاس إلَّــا عن السُقيا (ابن خاقان، ١٩٨٣م، ١٠٣).

## ب - جهوده في القضاء على الثورات الداخلية:

بعد أن انتهى الناصر من ترتيب الشأن الداخلي في قرطبة اتَّجه نحـو المحـيط الخارجي حيث الثورات المتعددة في كـل أراضـي الأنــدلس، فأرســل حملــة قادهـــا عباس بن عبد العزيز القرشي إلى قلعة رباح التي ثــار عليهــا أحــد زعمــاء البربــر ضد حكم الأُمويين فيها واسمه الفتح بن موسى بن ذي النون ومعه حليف آخر اسمه أرذبلش، وبعد معارك ضارية هُزِم الفــتح بــن موســى وقُتِــل أرذبلــش، وكان ذلك في ربيع الآخر سنة ٣٠٠هـــ - ٩٠٤م أي بعد شهر واحد من جلوس الناصر على كرسى الحكم،(المقري، ١٩٦٨م، ٥٧٢) واهتم الناصر منذ بداية حكمه بإعداد أسطول بحري كامل الإعــداد والتنســيق، وبــدل فــي ذلــك مجهــوداً كبيراً لدرجة أَنَّ عُمَّال دُور الصناعة لم يجدوا وقتــاً كافيــاً للراحــة طيلــة عملهــم في بناء الأُسطول، وبدلك استطاع الناصر شحن موانئه بالسفن والعتاد الحربي والجنود، وأصدر أوامره إلى قادة الأسطول بالحراسة المشددة على مضيق جبل طارق، ومنع وصول إمدادات الفاطميين العسكرية إلى الثائر الأندلسي عمر بـن حفصـون الـذي كـان قـد اعتـرف بخلافـة الفـاطميين فـي المنطقة، وعمـل الناصـر أيضـاً علـى تحصـين سـواحله الجنوبيـة التـى كانــت عُرضة لأى غزو مفاجئ يقوم به الفاطميون من بلاد المغرب على بلاده، ورأى بعض المؤرخين أن الناصر ذهب بنفســه إلــى تلــك المنــاطق حيــث أشــرف على الأُعمال الدفاعية في جزيرة طريف والجزيرة الخضراء، ولا يرال القصر الذي بناه في جزيرة طريف آثاره باقية حتى اليوم (Henary, 1947, 155)

أرسل الناصر سرية أخرى إلى الغـرب اسـتردت مدينـة إسـتجه الثـائرة التـي كـان يسـيطر عليهـا أتبـاع بـن حفصـون وهـدمت قـوات الناصـر أسـوار المدينـة وقنطرتها الواقعة على نهر شنيل لتعـود المدينـة معزولـة بحيـث لا يمكنهـا أن تثور مرة أخرى، ثم قاد الناصر بنفسـه حملـة عسـكرية أخـرى لملاقـاة صـمويل بن حفصون، فازدادت حماسة الجنـود وازدادت عـزيمتهم فـي تحقيــق الانتصـار،

أمًّا الأسباب التي دفعت الناصر لأن يقود الحملة بنفسه هي: أولاً: أن صمويل بن حفصون لا يختلف اثنان على انه يستحق القتل لأنه ارتد عن الإسلام وفارق جماعة المسلمين بخروجه عليهم، ثانياً: أن صمويل بن حفصون كان الثائر الأقوى والمهدد الأكبر من بين الثائرين على الدولة الأموية وتركه على حلله يُقوِّى مركزه ويضع صورة الحكم في قرطبة في حرج شديد، ثالثاً: أنَّ الناصر أراد أن يُحفِّز أهل قرطبة نحو القتال بغرض القضاء على الثورات التي شهدتها بلادهم في تلك الفترة،(ابن عذاري، ١٤٠٦هـ ، ج٢، ١٥٩) واستمرت مملة الناصر على ابن حفصون ثلاثة أشهر كاملة في شعبان ورمضان وشوال في العام ٣٠٠هـ – ٤٠٤م، استردً فيها الناصر مدينة جيان وهي من المدن الحصينة في الأندلس، وأيضا استردً فيها زهاء سبعين حصناً من أمهات المعاقل والحصون الثان، ج٢، ٢٠٠١م، ٣٧٦).

بالرغم من إنتصارات الأمويين إلًا أن بعض قوات ابن حفصون ظلّت محتفظة بقوتها في تلك الحقبة التاريخية، ويأتيها المدد باستمرار من نصارى الشمال ومن العبيديين الفاطميين جنوباً، فضلاً عن الإمدادات التي كانت تأتيها من مدينة إشبيلية التي كان عليها حاكم مسلم من بني حجاج تمرّد على سلطة قرطبة الأموية، وفكّر الناصر في قطع الإمدادات المستمرة عن جيوش ابن حفصون، واهتدى في ذلك في أن يهاجم مدينة إشبيلية أكبر مدن الجنوب بعد قرطبة، وذلك بمنطق النزعة الإسلامية على اعتبار أن إشبيلية بها جيش إسلامي سيُقوِّي مركزه وجيشه إذا استطاع السيطرة عليها، وبالفعل نجع الناصر في ضم إشبيلية سنة ٢٠١هـ – ٥٠٥م، وقويًت شوكته وعظم جانبه وقطع الإمدادات عن ابن حفصون من جهة إشبيلية، واستردً الناصر شذونة وقرمونة وكلها من مدن الجنوب(ياقوت الحموي، ج٤،

تعمَّق الناصر بجيشه داخل الجنوب بعد سيطرته علي إشبيلية لإِضفاء مزيد من السيطرة، فوصل مضيق جبل طارق واستولى عليه وقطع الإِمدادات التي كانت ما زالت تأتي لصمويل بن حفصون من الدولة الفاطمية العبيدية ومن الدول النصرانية في الشمال الأندلسي، ووجد الناصر مراكب في البحر الأبيض

المتوسط كانت تمد ابن حفصون بالمدد من بلاد المغرب فأحرقها، ولم يجد صمويل بُدًا من طلب الصلح من الناصر بعد تأزُم موقف م، فوافق الناصر علي دلك بعد أن تنازل ابن حفصون عن اثنين وستين ومائة حصن من حصونه، (ابن خلدون، ج٤، د٠ت، ١٣٩) وأصبحت قوة الناصر تضم قرطبة وأشبيلية وجيان وإستجه وهي جميعاً من مدن الجنوب، إضافة إلى أعداد من الحصون المنيعة، (ابن عذاري، ١٤٠٦هـ، ج٢، ١٦٨).

أرسل عبد الرحمن الناصر جـيش إلـى قلعــة كركــى فــي جبــال المعــدن شــمالي قرطبة لمواجهة ثائر آخر كان قــد أراد أن يحــذو حــذو ابــن حفصــون فــي تمــرُدهِ وهو الفتح بن زنون، وهو جـد أسـرة بنـى زنــون المشــهورة فــى تلــك الفتــرة، وكان قد ثار بنواحي شـنتمرية، وقـاد جـيش الناصـر عبـاس بـن عبـد العزيــز القرشى، وفي كركي التقى عباس بابن زنــون وانتصــر جــيش الناصــر، ولجـــأ ابـــن زنون إلى قلعة اقليش، وانتصر عباس القرشي أيضاً على ثائر آخر اسمه محمد بن أردبولش، وكان لهذه الانتصارات التي حققتها جيـوش الناصـر الأثـر البالغ في إخافة الثائرين على الدولة الأموية، وفي جمادي الأولى سنة ٣٠٠هـ – ٩٠٤م سيَّر الناصر جيشاً قادهُ بدر بن أحمـد اسـترجع بــه مدينـــة إســتجه التـــى كان قد ضمها ابن حفصون إليه من قبل مرةً أخرى، وهدم بدر أسوارها وهدم أيضاً القنطرة التي كانت تــؤدي إليهــا علــي نهــر شــنيل، فــانقطع رجــاء أهلها في الثورة ضد الأمويين،(مــؤنس، ٢٠٠٤م، ٣٥٤) ولــم يمــض عامــان حتــي جاء خبر موت صمویل ابن حفصـون نصـرانیاً مرتـداً سـنة ٣٠٦هـــ – ٩١٠م بعـد أن ظلَّت ثورته تــؤرِّق بــلاط العاصــمة الأندلســية قرطبــة زهــاء ثلاثــين عامــاً، وتنازع أبناء صمويل من بعده ميراث أبيهم وحصونه وقلاعه، فتفرُّقوا وانضم البعض منهم إلى جيش الناصر، فسهُل على الناصر الاستيلاء على كل معاقل ابن حفصون المتبقية سنة ٣١٦هـ - ٩٢٠م،(عنان، ٢٠٠١م، ٣٨٣)٠

ج - جهوده في القضاء علي نصارى الشمال الأندلسي وتوسعه شرقي وغربي الأندلس: قضى عبد الرحمن الناصر أربع سنوات في صراع مع الثائرين على الإمارة الأموية في طليطلة وغربي الأندلس، وظهر رجل في مناحي مارده وبطليوس السمه عبد الرحمن بن مروان الجليقي الذي خرج عن طاعة الجيش الإسلامي الأموي وتحصّن في مارده واجتمع إليه عدد من الخارجين على القانون،

وتحالف الجليقي مع مملكة قشتالة النصرانية واستولى على بطليوس وكان على صلة بأهل طليطلة، وتحرك عبد الرحمن الناصر بجيشه سنة ٣٠٨هـ – ٩١٢م متجهاً نحو نصارى الشمال، وخرج صاحب طليطلة لملاقاته مُقدِّماً له فروض الولاء والطاعة، واتجه الجيشان نحو الشمال الأندلسي، وأصبح الطريق آمناً وممهداً للمسلمين بعد أن أصبحت سرقسطة وطليطلة في أيدي الناصر الذي بدوره تواجه مع جيش نصارى الشمال الذي ضمَّ مملكتي ليون ونافار في غزوة موبش الكبرى، وانتصرت جيوش المسلمين وأراد الناصر بدلك أن يُعلِم الناس أمراً مهماً هو أن الأعداء الحقيقيين للمسلمين ليسوا متمردي الداخل أن يُعلِم شديداً أمام شعوبهم، واستطاع بدلك أيضاً أن يحُرِج المتمردين إحراجاً شديداً أمام شعوبهم، واستطاع أيضاً بدلك أن يُحرِّك العاطفة في قلوب الشعوب المسلمة نحو من يحاوب الشعوب المسلمة نحو من يحاوب المسلمة الحقيقيين، (مؤنس، ٢٠٠٤م).

حقق عبد البرحمن الناصر انتصارات ضخمة على النصاري وامتلك غنائم عظيمة، وضمَّ إليه مدينة سالم التي كانــت تحــت أيــدي النصــارى، وبعــد أربعــة أشهر من معركــة مــوبش الكبــرى أي فــى ســنة ٣١٢هـــ – ٩١٦م توجــه الناصــر بجيشه للقضاء على مملكة نافار النصارانية وهزمها واستولى على عاصمتها مدينة بنبلونه، وحررً الأراضي التي كان قد استولى عليها النصاري من المسلمين في عهد ضعف الدولة الأُموية، (ابن عداري، ج٢، ١٤٠٦هـ ، ١٩٨) وفي سنة ٣١٦هـ – ٩٢٠م أرسل الناصر حملـة أخــري إلــي مــدن شــرقي الأنــدلس وضمَّها إلى ممتلكات الأُمـويين، وفـى العـام نفسـه وجُّـه الناصـر قواتــه نحــو بطليوس للقضاء على ثورة عبد الـرحمن الجليقــى الــذى تحــالف مــع النصـــارى، واستولت قوات الناصر على معظم حصون الثائرين الموالين للجليقي، فطاعت لــه شــلب واكشــونية وشــنتبرية، وحاصــر المســلمون قــوات الجليةــي حصــاراً شــديداً حتــى استســلم الجليةــي، ثُــمَّ ضــم الناصــر إليــه مــدن غربــي الأُنــدلس،(المقرى، ١٩٦٨، ٣٥٣) ونظــر الناصــر إلــي العــالم الإســـلامي مـــن حولــه فوجد الخلافة العباسية قد ضعفت بعد أن قُتِل الخليفة العباسي المقتدر باللَّه على أيدي مؤنس المظفر التركــى، وقــد تـــولَّى الأتــراك بعــده حكــم الــبلاد فعلياً، ثُمَّ نظر إلى الجنوب فوجد العبيديين الفاطميين قد أعلنوا الخلافة

وسَمُّوا حكامهم بأمراء المؤمنين، فرأى الناصر انه قد وحَد الأندلس وبالتالي هو أحق بهذه التسمية منهم، فأطلق على نفسه لقب أمير المؤمنين وسمًى الإمارة الأموية بالخلافة الأموية (العسقلاني، ١٣٧٩هـ ، ١٨).

اتَّجه الناصر بعد ذلك جنوباً نحو مضيق جبل طارق بعد ثلاث سنوات من إعلان الخلافة الأُموية سنة ٣١٩هـ – ٩٢٣م، وغزا بلاد المغرب وهزم قادة الجيوش العبيدية الفاطمية وضم سبته وطنجه إلى بلاد الأندلس وسيطر على مضيق جبل طارق، وفي سنة ٣٢٣هـ – ٩٢٧م تحالف حاكم مملكة سرقسطة المسلم محمد بن هشام التجيبي مع قادة مملكة ليون النصرانية ضد عبد البرحمن الناصر، وتمكن الناصر من هنيمتهم ودخول سرقسطة، واعتذر التجيبي على فعلتــه وطلـب مــن الناصــر العفــو عنــه فقبــل الأُخيــر اعتذاره وأعاده إلى حكم سرقسطة إكراما لقبيلته التجيبية واقتداء بالنبى صلَّى اللَّه عليه وسلَّم عندما عفا عن أهل مكة،(ابن كثير، ج٣، ١٣٩٦ه، ٥٧٠) وفي سنة ٣٢٦هـ – ٩٣٠م بعث الناصر بحملـة نحـو الشـمال الأُندلسـي بقيــادة نجدة بن حسين الصقلبي وأُمَــر محمــد بــن هشــام التجيبــي بمرافقتــه اختبــاراً لوفائــه بالعهــد، فوافــق التجيبــي واســتولى المســلمون علــي بعــض المــدن والحصون وعادوا محمَّلين بالغنائم إلى سرقسطة، وفي سنة ٣٢٧هـ – ٩٣١م، اتَّجه الناصر نحو مملكة ليون النصرانية لقتالها، (ابن الخطيب، ١٩٥٦، ٣٧) ودارت معركـــة شرســـة بـــين الطــرفين سُــميَّت(معركة ســمورة) أو(معركــة الخندق)، وفقد فيها الناصر أعـداداً كبيـرة مـن جيشـه مــا بــين قتيــل وأســير وعاد الناصر بجيشه إلى دياره (عنان، ٢٠٠١م، ٤١٥)٠

أرجِع بعض المؤرخين سبب هزيمة جيش المسلمين في معركة سمورة إلى نفس ما كان قد وقع من قبل في نفوس الصحابة في معركة حُنين حين قالوا: (لن تُغلب اليوم من قِلة)، وبعد معركة سمورة استدرك الناصر أخطائه التي أوقعته في الهزيمة، وأعدَّ عدَّته من جديد، وفي سنة ٣٢٩هـ – ٩٣٣م أرسل الناصر حملات عسكرية توجَّهت نحو مملكة ليون النصرانية حققت فيها جيوش المسلمين انتصارات متوالية، وطلب ملك ليون روذمير الثاني الصلح مقابل جزية يدفعها للمسلمين، وتبِعه ملك مملكة نافرا النصرانية في نفس مسلك الصلح الشارة والفتن

الداخلية قوى وموارد الأندلس حتى ضعفت عن فرض سيطرتها على كثير من الأراضي التي احتلتها مما هيًا لأسبانيا النصرانية العودة من جديد وتوطيد سلطانها في مناطق المسلمين، ولم يأت القرن العاشر الميلادي حتى كانت مملكة ليون النصرانية التي خلفت مملكة جليقيه قد بلغت من القوة والبأس ما يتيح لها أن تخوض صراعاً عنيفاً في الأندلس من جديد في مواجهة المسلمين، واستطاعت جيوش مملكة ليون هزيمة قوات الناصر في موقعة (شنت اشتيبن) بالرغم من انجازات الأخير الداخلية وإخماده للفتن وإحيائه لقوة الأندلس، ثم توالت غارات جيوش مملكة ليون على أرونيو الثاني وفعفت المملكة من بعده، خاصة بعد وفاة فرويلا شقيق أردونيو الثاني والذي تولى الحكم بعد وفاة أخيه أردونيو الثاني بعد عام واحد من توليت أمر الحكم ليبدأ بموته نزاع جديد بين سانشو والفونسو ولدى أردونيو الثاني حول الحكم السراجاني، ١٤٣٢هـ ، ٢١٥).

عمل عبد الرحمن الناصر على تشجيع وتأييد جميع الثورات والحركات المعادية للدولة الفاطمية في سبيل التخلص منها، فدعم ثورة الفوارج التي قامت في تونس والجزائر بزعامة أبى يزيد مخلد الزناتي، وأمدًها بالمساعدات المالية والعسكرية، وفى مقابل ذلك اعترف أبو يزيد الفارجي بالسيادة الأموية على الأندلس ودعا للخليفة الناصر في البلاد التي خضعت له في سنة الأموية على الأندلس ودعا للخليفة الناصر في البلاد التي خضعت له في سنة للفاطميين حتى يقضى عليهم، فتصالف مع ملك إيطاليا هوج دى بروفانى الني كان يريد الانتقام من الفاطميين بسبب تضريبهم لميناء جنوه، وأيضاً تحالف مع قسطنطين السابع إمبراطور الدولة البيزنطية الذي كان يرغب قي الستعادة جزيرة صقلية من حيز الفاطميين، وتشير المصادر إلى في الاحتفالات الضخمة والحفاوة البالغة التي استقبل بها الناصر رُسُل دولة الروم في سنتي ١٨٣٨هـ – ١٩٤٢م و١٤٤٤هـ – ١٩٤٨م مما يدل علي توطُد العلاقات بينهما البن عذاري، ج٢٠ ١٩٤٢ه. ٢٢٣).

في ٣٣٧هـ – ٩٤١م تمكَّن غالب الناصري أحد قواد الناصر من قيادة حملة عسكرية وصلت بلدة (لك) عاصمة مملكة جليقية النصرانية، وفي ٣٣٩هـ

- ٣٤٣م قام أحمد بن يعلي وهو أيضاً أحد قواد الناصر بغارة جريئة وصل فيها إلي ساحل المحيط في جليقية، وأدرك راميرو الثاني صاحب جليقية أنه لا قِبَل له بجيش عبد الرحمن الناصر فسار إلي مصالحته، ثم توفي راميرو الثاني وأصبحت مملكة ليون من توابع قرطبة، وكان الناصر في ذلك الوقت قد وصل إلي أوج قوته داخل بلاده وخارجها وجعل من قرطبة مركزاً للخلافة الإسلامية تزيد في القوة والبهاء عن خلافة العباسيين التي كانت قد دخلت في طور الضعف والانهيار، وخلف راميرو الثاني ابنه أردنيو الثالث ولم يكن من طراز أبيه، فحاول أن يُثبِّت مركزه بالمصاهرات مع ملوك أسبانيا النصرانية الآخرين مثل غرسيه سانشو الأول وفرناندو الثالث (كونت قشتاله) واستطاعوا في تلك الفترة أن يُكوِّنوا ما يسمي(قشتالة الجديدة) في الحوض الأوسط لنهر دويرو، ومن سوء حظ ملك ليون أن اختلف عليه زملاؤه من ملوك أسبانيا النصرانية ودخل معهم في حرب، وانتهز قواد عبد الرحمن الناصر الفرصة للإغارة على مملكة ليون، (مؤنس، ٢٠٠٤م، ٣٦٨).

في سنة ٣٤٢هـ – ٩٤٦م قام قواد الناصر أحمد بن يعلي وغالب الناصري بحملات جديدة علي أراضي مملكة ليون حتى وصلوا جليقية، وتمكّنوا في ربيع الأول ٣٤٤هـ – ٩٤٨م من إنزال هزيمة قاسية وقاصمة بقوات أردنيو الثالث هلك فيها نحو عشرة آلاف من رجال أردنيو الثالث الذي بدوره أراد إن يعوّض خسارته بالإغارة علي لشبونة، واتّجه صهره فرناندو الثالث إلي مهاجمة حصن غرماج، إلّا انه اضطر آخر الأمر إلي طلب الهدنة من الناصر الذي رفض وأرسل الأخير سفيرين من لدنه هما: محمد بن الحسين واليهودي أبو يوسف حسداي بن اسحق الذين تمكّنا من إقناع اردنيو الثالث بضرورة التفاهم مع الناصر، فتنازل اردنيو الثالث عن عدد من الحصون للناصر وتعهّد بعدم العدوان علي بلاد المسلمين، وعلي هذا الأساس قبِل الناصر الهدنة، واعترف فرناندو الثالث بسيادة الناصر عليه (مؤنس، ٢٠٠٤).

اعتمد الناصر في أعماله القتالية على أسلوب المباغتة الزمنية، حيث عمل على حشد القوات في ظاهر قرطبة خلال مرحلة مبكرة عما هو معهود عنه في توجيه الصوائف للغزو، وأحياناً أخرى لجأ إلى المباغتة المكانية بتضليل أعدائه ليظهر في مكان غير متوقع من مسرح العمليات، ومثال لذلك لم

يعرف أعداء الشمال الأندلسي نوايا الناصر، والى أين سيتوجّه، وأحياناً أخذت المباغتة عند الناصر أشكال متقدمة على مستوى العمليات العسكرية وعلي المستوي الاستراتيجي إذ لم يكن التوجه إلى عواصم ممالك الشمال(ليون ونافار) إلّا نوعاً من المباغتة الإستراتيجية، وكانت عمليات المباغتة التي ابتكرها الناصر مميزة، حيث تمتزج فيها المباغتة الزمنية بالمباغتة المكانية بطرق زج القوات لتأخذ شكلاً متقدماً ومتطوراً لمفهوم المباغتة،(البهجي، ٢٠١٥م، ٢٣٧).

د الجهود العمرانية والعلمية التي قام بها عبد الرحمن الناصر في بلاد الأندلس: 
تميًز عهد عبد الرحمن الناصر في الأندلس بظهور كثير من البناءات المعمارية المتميزة، ويعود ذلك إلى أنَّ الناصر لمَّا بلغ مداه في الأندلس وجد أن قصور قرطبة لم تعد لائقة بمركز الأمويين في الأندلس بعد الانتصارات العسكرية التي حققها الأمويون على النصارى، فشرع في تعمير البلاد حتى وصلت المباني تل الرصافة الدي كان يقوم عليه قصر الرصافة المشهور، وضاقت أسواق البلاد بمن فيها ولم يعد من الممكن لجيوش الناصر ومواكب السفراء التي تفد على قرطبة استمرار السير في شوارع المدينة، لذا فكر الناصر في أن يُنشِئ لنفسه عاصمة جديدة إلى جانب قرطبة ليتخذ فيها الجنوبية الغربية على بعد ستة كيلومترات من العاصمة لإنشاء مدينته الجنوبية الغربية على بعد ستة كيلومترات من العاصمة لإنشاء مدينته الملوكية على سفوح الجبل، وهي الفكرة التي قامت عليها مدينة الزهراء التي يُقال أنها نُسِبت إلى واحدة من نساء عبد الرحمن الناصر اسمها التي يُقال أنها نُسِبت إلى واحدة من نساء عبد الرحمن الناصر اسمها الزهراء (مؤنس، ١٠٠٤م، ٢٩٩).

استجلب الناصر في بنائم لمدينة الزهراء مواد حديثة من القسطنطينية وبغداد وتونس وأوروبا، وقد صُمِّمت المدينة على درجات متفاوتة من الإتقان، فكانت هنالك درجات سفلى وهي للحراس والكتبة والعمال، ثم درجات أعلى منها وهي للوزراء وكبار رجال الدولة، ثم درجات عليا في قصر الخلافة الكبير، وفي مدينة الزهراء أنشأ الناصر قصر الزهراء الذي كان تحفة في الجمال، فقد بالغ في إنشائه حتى شُبّه وكأنه من معجزات زمانه، فكان الناس يأتون من أوروبا ومن كل أقطار العالم الإسلامي ليشاهدوا القصر بعد

أن ذاع صيته في جميع أرجاء العالم، وقال المقري في ذلك في كتابه (نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب):( لما بني عبد الرحمن الناصر قصر الزهراء المتناهي في الجلالة والفخامة أطبق الناس عليه، وما دخل عليه قط أحد من سائر البلاد النائية والنحل المختلفة من ملك أو رسول وافد أو تاجر حتى إنه كان أعجب ما يؤمله القاطع إلى الأندلس في تلك العصور النظر إليه والتحدث عنه، وفيه السطح المصرد المشرف على الروضة المباهي بمجلس الذهب والفضة)،(المقرى، ١٩٦٨، ٥٦٦).

أما عن مدينة قرطبة فقد اتسعت في عهد عبد الـرحمن الناصر، وبلغ تعداد سكانها قرابة نصف مليون نسمة، وكانت بـدلك ثـاني أكبـر مدينـة فـي تعداد السكان في العالم العربي فـي ذلـك الوقـت بعـد بغـداد التـي كانـت المدينـة الأولى من حيث السكان حيث بلغ تعداد سـكانها قرابـة مليـونين نسـمة، وقـال البين عـذارى فـي شـأن قرطبـة فـي كتابـه (البيـان المُغـرب لأخبـار الأنـدلس والمغرب): (مما قيل في آثار مدينة قرطبـة حـين تكامـل أمرهـا فـي مـدة بنـي أمية أنَّ عدد الدور التي بداخلها للرعيـة دون الـوزراء وأكـابر أهـل الخدمـة مائـة دار أمية أنَّ عدد الدور التي بداخلها للرعيـة دون الـوزراء وأكـابر أهـل الخدمـة مائـة دار المنـد ومساجدها ثلاثة آلاف مسجد، وعـدد الـدور بقصـر الزهـراء أربعمائـة دار لسكنى السلطان وحاشيته وآل بيته)، وكـان عـدد المسـاجد عنـد تناهيهـا فـي مدة ابن أبى عامر ألف وسـتمائة مسـجد والحمامـات تسـعمائة، وأصـبح مسـجد قرطبة آية من آيات الفـن المعمـاري، وكـان محرابـه عبـارة عـن قطعـة رخـام واحدة على شكل محارة، وأطلِـق علـى قرطبـة فـي تلـك الفتـرة إسـم (جـوهرة العالم). (ابن عذارى، ج٢، ١٩٤٦هـ، ١٣٣٢).

فى عهد الناصر أيضاً ازدهر العلم والتعليم بصورة ملحوظة واهتم ً كثيراً بمكتبة قرطبة، فزاد عدد مؤلفاتها حتى بلغ عدد الكتب فيها أربعمائة ألف كتاب في زمن لم تظهر فيه الطباعة بعد، فكان يستخدم في ذلك النسخ اليدوي، (السويدان، ٢٠٠٥م، ٢٠١) ومن أشهر الرموز العلمية التي نبغت في عهد الناصر حسان بن عبد الله ٨٧٧ه – ٣٣٤ه وهو من أهل إستجه، كان معتنيًا بالحديث والآثار، مُتصرِّفاً في علم اللغة والإعراب والعروض ومعاني الشعر، وهنالك أيضاً محمد بن عبد الله الليثي ٣٣٩ه وهو من أهل قرطبة، تتلمذ على أيدى شيوخ الأندلس، شغل منصب قاضي الجماعة في قرطبة، تتلمذ على أيدى شيوخ الأندلس، شغل منصب قاضي الجماعة في

قرطبة، كان شاعراً مطبوعاً، مُعتنيًا بالآثار، جامعاً للسنن، مُتصرِّفاً في علم الإعراب ومعاني الشعر، ولَاه الناصر قضاء إلبيرة وبجانه وقضاء الجماعة بقرطبة سنة ٣٢٦هـ (ابن الفرضى، ١٤٠٣هـ ، ١١٦).

في أواخر عهد الناصر وقد علي قرطبة سفراء من شتي بلاد أوروب لما تمتع به الناصر من عظمة وإجلال وشهرة واسعة في البلاد الأوروبية، ومن الملوك الذين أرسلوا سفارات إلي الناصر الملك أوت و إمبراطور الإمبراطورية الجرمانية وهو ملك الصقالبة وسماه المؤرخون (هوتو)، وأيضاً بعث إليه ملك الفرنجة هيو كابيه وسماه المؤرخون (هوقو)، وأرسل إليه أيضاً قلدو وهو أحد ملوك الفرنجة، وأرسلت إليه سفارة كونت برشلونة وطركونه وصاحب روما، وهنالك السفارة أو البعثة التي قام بها راهب مسيحي من المانيا اسمه يوحنا الكرزي، وقد دونها ونقلها لنا أسقف مسيحي اسمه يوحنا كان في دير (سان أرتو)، وظلّت تفاصيل هذه الزيارة باقية إلي يومنا هذا، وتوفي عبد الرحمن الناصر في رمضان ٣٥٠ه عن إثنين وسبعين عاماً وقد وجدوا في خزانته ورقها كتبها بخط يديه عدً فيها الأيام التي صفت له دون كدر (المقري،

#### الخاتمة:

بعد الفتوحات الإسلامية التي حققتها الدولة الأموية في بدايات عهدها، والتي تكلّلت بفتح الأندلس سنة ٩٢هـ وما تبعه من توسعات على مدى عقود من الزمان، بدأت الدولة في تدهور مستمر خاصة في تلك الفترة التي سُميت (عصر الضعف) في الأندلس والتي بدأت فيها سطوة الممالك النصرانية تطفو على الأفق وسبقتها على ذلك ثورات داخلية أرهقت كاهل الأمويين، وإزاء تلك الأوضاع المتدهورة قين الله حكاما أقوياء لهذه الدولة العتيقة لتستعيد بهم قوتها من جديد، وبالفعل أعادوا لها بعض مجدها التليد بقدر ما أتيح لهم من قدرات، وكان من ثمرات قوتها عبد الرحمن الناصر الذي نشأ على حب الجهاد والفروسية، واستطاع الرجل جمع شتات المسلمين وقضي على الثورات الداخلية التي لطالما زعزعت أركان الدولة الأموية في الأندلس حيناً من الدهر، وكان من أبرزها ثورة ابن حفصون التي جمعت حولها أعداداً مهولة من الأنصار، تم اثجه الناصر بعد ذلك نصو

الممالك النصرانية التي غلب سلطانها على المنطقة وتمكّن من اصطيادها رغم تحالفاتها مع بعضها البعض، واستردً منها كثير من المدن والحصون والقلاع التي فقدتها الدولة الأموية في فترة ضعفها وعمل على تحصينها والدفاع عنها.

## النتائج:

#### توصلت الدراسة إلى النتائج الآتية:

- 1. نجح عبد الرحمن الناصر في القضاء على الثورات الداخلية التي قامت ضد الأمويين في الأندلس في عهده أبرزها ثورات صمويل بن حفصون وابن حجاج، واستردً كثير من الحصون والمدن والقلاع التي كان قد فقدها الأمويون من قبل، أبرزها جيان، استجه، شذونة، قرمونة وبعض مدن الجنوب الأندلسي الأخرى.
- وضي الناصر على تحالف ممالك نصارى الشمال الأندلسي في عدة معارك أبرزها معركة موبش الكبرى، وضم إليه مدينة بنبلونة عاصمة مملكة نافار النصرانية، وهزم جيوش مملكة ليون النصرانية وضم إليه جليقية بوطليوس وبعض مدن غرب الأندلس.
- 3. تمكن الناصر من إضعاف نفوذ الدولة العبيدية الفاطمية القادمة من بلاد الشمال الإفريقي والطامعة في سلطان الدولة الأموية بالأندلس بتأييده للثورات والحركات المناوئة لها، وإبرامه للمعاهدات والتحالفات مع التيارات المعادية لها.
- 4. أنشأ الناصر مدينة الزهراء على سفوح جبل العروس المطل على قرطبة، وعمل على توسيع مدينة قرطبة لتواكب التعداد السكاني المتزايد، وفي عهده ازدهر التعليم وأُنشأت مكتبة قرطبة التي بلغ عدد كتبها أكثر من أربعمائة ألف كتاب، وفي عهده أيضاً ازدهر الاقتصاد وتوسعت الصناعات وكثرت الأسواق، وانتشرت المحاكم.

#### التوصيات:

### أوصت الدراسة بالآتى:

1. إعداد مزيد من الدراسات حول أوضاع الدولة الأموية في الأندلس قبيل ظهور عصر الخلافة،

والقاء الضوء حول توسعات الدولة الأموية في الفترة التي أعقبت عهد
 عبد الرحمن الناصر.

الاهتمام بالوثائق والمخطوطات التاريخية المرتبطة بحكم الأمويين
 في الأندلس،

#### المصادر والمراجع

#### أُولاً: المصادر العربية:

- 1) ابن الأثير، أبو الحسن بن على(د. ت): الكامل في التاريخ، ج٦، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- 2) ابن الخطيب، لسان الدين محمد بن عبد اللَّه،١٩٥٦م: أعمال الإِعلام في مـن بويع قبل الاحتلام من ملوك الإِسلام (تاريخ إِسبانيا الحديث)، تحقيق ليفـي بروفنسال، دار المكشوف بيروت، ط٠٢.
- 3) ابن الخطيب، لسان الدين محمد بن عبد اللَّه،١٣٩٣ه-١٩٧٣م: الإِحاطـة فـي أخبار غرناطة، ج ٢٤، تحقيق محمد عبد اللَّه عنان، مكتبة الخانجي القاهرة، ط٢.
- 4) ابن خاقان، ابن عبد اللَّه القيسي الاشبيلي،١٩٨٣م: مطمح الأُنفس ومسـرح التَآنس في ملح أهل الأُندلس، تحقيق محمد على شوابكة، مؤسسة الرسالة بيروت، ط٢٠
- 5) ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد، (د٠ ت): تاريخ ابن خلدون، ج٤، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- 6) ابن عذارى، أبو محمد عبد اللَّه المراكشي،١٤٠٦هـ ١٩٨٥م: البيان المُغـرب لأخبار الأُندلس والمغرب، ج٢، تحقيق محمد إبـراهيم الكتـاني وآخـرون، دار الثقافة بيروت، ط١٠
- 7) ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر،١٣٩٦هـ ١٩٧١م: السيرة النبوية، ج٣، تحقيق مصطفى عبد الواحد، دار المعرفة بيروت،
- الذهبي، شمس الدين محمد عثمان،١٤١٣هـ ١٩٩٣م: سير أعلام النبلاء،
   ح٨، تحقيق حسين الأسد، مؤسسة الرسالة بيروت، ط٩٠
  - 9) العسقلاني، ابن حجر، ١٣٧٩هــ: فتح الباري، ج٨، دار المعرفة بيروت،

- 10) ابن الفرضي، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣م: تاريخ علماء الأندلس، تحقيق إبراهيم الإبياري، دار الكتاب المصري القاهرة، ط٠٠
- 11) المقري، أحمد بن محمد التلمساني، ١٩٦٨م: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، ج١، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت،
- 12) ياقوت الحموي، شهاب الدين أبو عبد اللَّه،١٣٩٩هـ: معجم البلـدان، ج٤، دار الفكر بيروت،

## ثَانياً: المراجع العربية والأجنبية

- 13) البهجى، إيناس حسنى،٢٠١٥م: التاريخ السياسي للمسلمين في الأندلس منذ عصر الولاة حتى عصر دويلات الطوائف، دار التعليم الجامعي الإسكندرية،
- 14) السرجاني، راغب،١٤٣٢هـــ ٢٠١١م: قصــة الأنــدلس مــن الفــتح إلــى السقوط، مؤسسة اقرأ للنشر والتوزيع والترجمة القاهرة، ط٠١
- 15) السويدان، طارق،٢٠٠٥م: الأندلس التاريخ المصور، شركة الإِبداع الفني الكويت، ط١٠
- 16) العبادي، أحمد مختار،(د. ت): تاريخ المغرب والأندلس، مؤسسة الثقافـة الجامعية الإسكندرية.
- 17) عنان، محمد عبد اللَّه، ٢٠٠١م: دولة الإِسلام في الأندلس، ج٢، الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة.
- 18) مؤنس، حسين،٤٠٠٤م: معالم تاريخ المغرب والأندلس، مكتبة الأسرة القاهدة.
  - 19) Henary Terrasse 1949: Histoire du Maroc 11 Casablanca.

## أُبرز جهود العلماء في توجيه المتشابه اللفظي في القرآن الكريم

ISSN: 1858-8891

أ.د. طارق عثمان الرفاعي<sup>(\*)</sup>

#### مستخلص البحث:

علم توجيه المتشابه اللفظي في القرآن الكريم فنٌ عزيز من فنون علوم القرآن، اهتم به العلماء قديماً وحديثاً، قد أفرده البعض بالتصنيف، وأدرجه آخرون ضمن مصنفاتهم في علوم القرآن، واهتم به بعض المفسرين وأغفله آخرون، وهذا البحث يسلط الضوء على هذا العلم تعريفه وأقسامه ونشأته والجهود التي بدلها العلماء في توجيه المتشابه اللفظي، مع ذكر بعض الأمثلة والنماذج،

#### المقدمة:

القرآن الكريم هـو كـلام اللَّه المعجـز للخلـق فـي أسـلوبه ونظمـه، وفـي تشريعاته وأحكامه، وفي علومه وأخبـاره، تحـدى اللَّه بـه الأنـس والجـن عامـة فقال: (قُل لَّئِنِ اجْتُمَعَـتِ الْإِنسُ وَالْجِـنُ عَلَـى أَن يَـاتُّوا بِمِثْـلِ هَـذَا الْقُـرْآنِ لَـا فقال: (قُل لَّئِنِ اجْتُمَعَـتِ الْإِنسُ وَالْجِـنُ عَلَـى أَن يَـاتُّوا بِمِثْـلِ هَـذَا الْقُـرُانِ لَا يُعْضُ هُمْ لِـبَعْضِ ظَهِيـرًا)، وتحـدى اللَّه بـه العـرب علـى يأتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُ هُمْ لِـبَعْضِ ظَهِيـرًا)، وتحـدى اللَّه بـه العـرب علـى وجـه الخصـوص بصـور متعـدة وأسـاليب متنوعـة، وعبـارات قويـة تسـتفز العزيمـة وتـدفع إلـى المبـاراة، فـأعجزهم ببلاغتـه وبيانـه الشـامل للفـظ والتراكيب والمعنى فولـوا الأدبـار، ومـالوا إلـي العنـاد والمكـابرة، وقـالوا: (قَـدُ سُمِعْنا لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنا مِثْلَ هذا إِنْ هذا إِنَّا أُساطِيرُ الْأَوْلِينَ).

ولقد اعتنى علماء المسلمين بإعجاز القرآن الكريم فالفوا فيه الكثير من الرسائل والكتب وكان الجانب الأبرز هو إعجازه البياني،

وهذا البحث يعرف بجهد متميز في فن من فنون علوم القرآن يعد سراً من أسرار إعجاز كلام رب العالمين ألا وهو توجيه المتشابه اللفظي في القرآن الكريم، الذي ألف فيه علماء أجلاء مؤلفات لها أشر كبير ومكانة عظيمة في هذا الشأن، وهذا البحث يستعرض لأبرز هذه الجهود بعد التعريف بهذا العلم وأقسامه ونشأته ثم ختم ببعض النماذج لتوجيهات العلماء للمتشابه اللفظي في القرآن الكريم،

(\*) أستاذ التفسير وعلوم القرآن بجامعة الملك فيصل، المملكة العربية السعودية

## أُولاً: مفهوم توجيه المتشابه اللفظي في القرآن الكريم:

توجيه المتشابه اللفظي في القرآن الكريم كلمة مركبة من كلمة توجيه والمتشابه اللفظي وقبل أن نبين التعريف الاصطلاحي لهذا المركب نتعرف على الجزئيات التي يتكون منها هذا المركب،

ISSN: 1858-8891

## أُولاً – معنى كلمة توجيه في اللغة والاصطلاح:

التوجيه لغة: مصدر يوجه توجيهاً، فهو مُوجِه، والمفعول مُوجَه، وياتي بعدة معاني منها:

(أً) وَجُهَ الشّيء أي جعله إلى جهة، ومنه قوله تعالى: (وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحُدُهُمَا أَبْكَمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى ٰ شَيْءٍ وَهُوَ كَلِّ عَلَى ٰ مَوْلَاهُ أَيْنُمَا يُوَجِّهِهٌ لَا يَاتُّتِ بِخَيْرٍ) [سورة النحل، الآية "٧٦"] أي إذا وجهه إلى أي جهة لا يأت بخير قط.

(ب) وَجَّهُ الشّيءَ أَى بِيِّن وجهه، أَو جعله ذا وجه، أَي شرفه وعظمه، ويقولون: لكلامك وجه أي صحة، ووَجْهُ الْكَلَـامِ: السبيلُ الَّـذِي تَقْصِـدُهُ بِـه [ابــن منظــور، ١٤١٤هــــ، (١٣/ ٥٥٥).

(ج) وجه توجيهاً بمعنى أرشد ونصح٠

أما التوجيه في اصطلاح أهل اللغة: هـو "إيـراد الكـلام علـى وجـه ينـدفع بـه كـلام الخصـم" [الجرجـاني، كـلام الخصـم" [الجرجـاني، (١/ ٦٩)].

وعند علماء البلاغة هو: "أن يحتمل الكلام وجهين من المعنى احتمالًا مطلقًا، من غير تقييد بمدح أو غيره،٠٠٠." [ابن حجة ،(١/ ٣٠٣)]٠

في اصطلاح المفسِّرين يُراد به أحد معنيين:

الأُول: بيان وجه الكلام الظاهر، أي معناه المباشر. وهذا مرادف للتفسير.

الثاني: التماس وجه الكلام الخفي، أو التعليل لما يظهر فيه من إشكال،

فالعلاقة بين التعريف اللَّغوي، والاصطلاحي: التماس وجهة الكلام ببيان معناه، وحيثية هذا المعنى دون غيره مع احتماله له.

## ثانياً / معنى لفظ المتشابه لغة واصطلاحاً:

المتشابه من مادة (شبه)، قال ابن فارس: "الشين والباء والهاء: أصل واحد يدل على تشابه الشيء وتشاكله لوناً ووصفاً، شِبَه وشبه وشبيه، والشبه من الجواهر:

الذي يشبه الـذهب، والمشبهات مـن الأمـور: المشكلات، وأشـتبه الأمـران: إذا أشكلا" (ابن فارس، ٥٤٨)، وتدور هـذه المـادة فـي اللغـة حـول معنيـين [ابـن منظور،١٣٠/ ٥٠٣]:

الأول: التماثل، يقال أمور مشابهه أي مماثلة، والجمع أشباه، وأشبه الشيء الشيء الشيء ماثله، ومنه قوله تعالى: (وَأُثُوا بِهِ مُتشَابِهًا) [البقرة، الآية (٢٥)]، وتشابه الكلام تماثله وتناسبه بحيث يصدق بعضه بعضاً، وقد وصف اللّه تعالى القرآن بأنه متشابه لقوله تعالى: (اللّه نُرُلَ أَحْسَنَ الْمَدِيثِ كِتاباً مُتشابهاً) [الزمر الآية (٣٣)].

الثاني: الالتباس يقال أُمورُ مُشْتبِهةٌ ومُشَبِّهةٌ: مُشْكِلَة يُشْبِهُ بعضُ ها بَعْضًا، واشْتبه: الْأَمر عَلَيْهِ واحْتلَط، والشُّبْهةُ: هـ و ألا يتميّز أحد الشّيئين مـن الآخـر لما بينهما من التشابه، قـال تعـالى: (إنّ الْبَقَرَ تشَابَهَ عَلَيْنَا) [البقرة، الآيـة لما بينهما من التشابه، قـال تعـالى: (إنّ الْبَقَرَ تشَابَهَ عَلَيْنَا) [البقرة، الآيـة (٧٠)]، [الأصفهاني، (٤٤٣)]، وأكثر مـا يسـتعمل فـي التماثـل صـيغة (تشابه)، وفى الالتباس صيغة: (اشتبه)،

أما المتشابه في اصطلاح القرآن هو ما أشكل تفسيره لمشابهته بغيره، وهو أضرب ثلاثة:

أـ متشابه من جهة اللفظ فقط٠

ب ـ متشابه من جهة المعنى فقط٠

ج ــ متشابه من جهة المعني واللفظ معاً.

والذى يعنينا في هذا البحث المتشابه من جهة اللفظ،

وقد عرفه ابن جرير الطبري في تفسيره عند قوله تعالى: (هُوَ الَّذِي أُنْرَلَ عَنْدُ عَنْدُ قُولُهُ تَعْالَى: (هُوَ الَّذِي أُنْرَلَ عَنْدُ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَ أُمِّ الْكِتَابِ وَأَخْرُ مُتَشَابِهَاتٌ) [آل عمران، الآية (٧)] بقوله: "المتشابه هو ما اشتبهت الألفاظ به من قصصهم عند التكرير في السور فقصة باتفاق الألفاظ واختلاف المعاني، وقصة باختلاف الألفاظ واتفاق المعاني" [الطبري، ١٤٣٢هـ، ٥/ ١٩٧].

قال الخطيب الاسكافي في مقدمة كتابه الـدرة: هـو "الآيــات المتكــررة بالكلمــات المتفقة والمختلفة" [الاسكافي، ١٤٢٢هــ، ١/ ٢١٧]٠

وعرَّفه محمـود الكرمـاني بأنـه: "الآيـات المتشـابهات التـي تكـررت فـي القـرآن وألفاظها متفقة ولكن وقع في بعضـها زيـادة أو نقصـان أو تقـديم أو تـأخير أو

إبدال حرف مكان حرف أو غير ذلك مما يوجب اختلافا بين الآيتين أو الآيات التي تكررت من غير زيادة ولا نقصان" [الكرماني، د.ت، ٦٣]٠

ISSN: 1858-8891

وقال بدرالدين الزركشي: "وهو إيراد القصـة الواحـدة فـي صـور شـتى وفواصـل مختلفـة" [الزركشـي، د٠ت، ١/ ١١٢]٠ وقيــل هــو: "الآيـــات المكــررات فــي اللفــظ بسياقها أو مع إبدال"[منيار، ٩٣]٠

من خلال ما سبق نستنتج أن المراد بعلم توجيه المتشابه اللفظي هـو: بيان المعاني الدقيقة فيما تشابه مـن لفـظ فـي القـرآن الكـريم، ومـدى ملائمتـه للتعبير عن المعنى المراد في الموضع الذي جاء فيـه، بحيـث يـدفع مـا يلتـبس في الذهن من تكرار الإلفاظ والمعاني.

وقيل المراد بتوجيه المتشابه اللفظي هو: "البحث في أسرار المتشابه اللفظي في القرآن، والوقوف على وجوه معانيه، في منازله المختلفة" [الجبالي، ٢٠١٢، ١/ ٤٨]٠

## ثانياً: أقسام المتشابه اللفظي في القرآن:

تنوع المتشابه اللفظي في القرآن الكريم وتعدد، لذا اختلف العلماء في أقسامه وفقاً لتعريف كل منهم بين مجمل ومفصل فمثلاً الإمام الكرماني قصر أقسام المتشابه اللفظي في ثلاثة أقسام، بينما نجد الإمام الزركشي أوصلها إلى ثمانية أقسام في كتابه البرهان في علوم القرآن، ومنهم من أوصلها إلى عشرة.

لكن ممكن أن تدمج هذه الأقسام في ستة على النحو التالي:

#### •التعريف والتنكير:

والمراد به ورد اللفظ في آية معرفاً وفي آية أخرى يرد نكرة، ومن أمثلته: قوله تعالى: {رب اجعل هذا بلدا آمنا} [البقرة، الآية (١٢٦)]. جاءت كلمة "بلد" نكرة، ووردت معرفة "البلد" في قوله تعالى: {رب اجعل هذا البلد آمنا} [براهيم، الآية (٣٥)]. ومن هذا القبيل قوله تعالى: {ويقتلون النبيين بغير المحق [البقرة، الآية (٣١)]. وردت لفظة "الحق" معرفه بأل التعريف، وجاءت نكرة "حق" في قوله تعالى: {ويقتلون النبيين بغير حق} [آل عمران، (٢١)].

### ●التقديم والتأخير:

والمراد به تقديم الكلمة أو الجملة في سياق الآية، وتأخيرها في آية أخرى، وهو على أنواع:

أ - تقديم كلمة وتأخيرها: ومن أمثلته تقديم كلمة "رجل" في قوله تعالى: {وجاء رجل من أقصى المدينة يسعى} [القصص، الآية (٣٠)]، وتأخيرها في قوله تعالى: {وجاء من أقصى المدينة رجل يسعى} [يسن، الآية (٣٠)]، ومن قوله تعالى: {وباء من أقصى المدينة رجل يسعى} [يسن، الآية (٣٠)]، ومن أمثلته أيضاً تقديم كلمة "الناس" في قوله تعالى: {وَلَقَدْ صَرَفْنًا لِلنّاسِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِن كُلِّ مَثَلٍ فَابَى أُكثُ رُ النّاسِ إلّا كُفُ ورًا} [الاسراء، الآية (٨٩)]، وتأخيرها في قوله تعالى: {وَلَقَدْ صَرَفْنًا فِي هَذَا الْقُرْآنِ لِلنّاسِ مِن كُلِّ مَثَلٍ وَكَانَ الْإِنسَانُ أَكْثَرُ شَيْءٍ جَدَلًا} [الكهف، الآية (٤٤)]،

ب- تقديم جملـة وتأخيرهـا: مـن أمثلتـه تقـديم " لا إلـه إلا هـو" فـي قولـه تعالى: {ذلكم اللّه ربكـم لا إلـه إلا هـو خـالق كـل شـيء} [الأنعـام، الآيـة (١٠٢)]، وتأخيرها في قولـه تعـالى: {ذلكـم اللّه ربكـم خـالق كـل شـيء لا إلـه إلا هـو} [غافر، الآية (٦٢)].

ج – الاختلاف في ترتيب المتعاطفات: مـن أمثلتـه قولـه تعـالى: {يـود المجـرم لو يفتدي من عذاب يومئـذ ببنيـه وصـاحبته وأخيـه وفصـيلته التـي تؤويـه} [المعارج، الآيات (۱۱–۱۳)]، وقوله تعالى: {يوم يفـر المـرء مـن أخيـه وأمـه وأبيـه وصاحبته وبنيه} [عبس، الآيات (۳۲–۳۱)].

د – تقديم الضمير وتأخيره: ومن أمثلته تقديم الضمير "به" في قوله تعالى:  $\{$ وما أهل به لغير اللَّه $\}$ [البقرة، الآيــة (١٧٣)]، وتــأخيره فــي قولــه تعــالى:  $\{$ ومــا أهـل لغير اللَّه به $\}$  [(المائدة، (٣)]،

#### الإفراد والجمع:

المراد به ورود الكلمة مفردة في موضع وورودها جمع في موضع آخر، ومن أمثلته كلمة "صلاتهم" وردت مفردة في قوله تعالى: {وهم على صلاتهم يحافظون} [الأنعام، الآية (٩٢)]، وجاءت جمع في قوله تعالى: {والدين هم على صلواتهم يحافظون} [المؤمنون، الآية (٩)]، ومن هذا القبيل أيضاً كلمة "معدودة" جاءت مفردة في قوله تعالى: {وقالوا لن تمسنا النار إلا أياما

معدودة} [البقرة، الآية (٨٠)]، ووردت جمع في قولــه تعــالى: {ذلـــك بـــأنهم قـــالوا لن تمسنا النار إلا أياما معدودات} [آل عمران، الآية (٢٤)]٠

ISSN: 1858-8891

#### ٤\_ الذكر والحذف:

والمقصود به إِثبات حرف أو كلمة أو أكثر في آيــة وحــذفها فــي آيــة أخــري٠ وهـــو أنواع:

أً - إثبات حرف وحذفه، مثاله إثبات حرف "أن" في قوله تعالى: {ولما أن جاءت رسلنا لوطا} [العنكبوت، الآية (٣٣)] وحذفه في قوله تعالى: {ولما جاءت رسلنا لوطا} [هود، (٧٧)].

- إثبات كلمة وحذفها، ومن أمثلة ذلك إثبات كلمـة "كلـه" فـي قولـه تعـالي:  $\{e_{1}, e_{2}, e_{3}, e_{4}, e_{5}, e$ 

ج – إِثبات أكثر من كلمة وحــذفها، ومثالــه إِثبــات جملــة "ومــا بينهمــا يخلــق مــا يشاء" في قولــه تعــالى: {وللَّه ملــك الســماوات والأرض ومــا بينهمــا يخلــق مــا يشاء واللَّه على كــل شــيء قــدير} [المائــدة، الآيــة (١٧)]. {وللَّه ملــك الســماوات والأَرض واللَّه على كل شيء قـدير} [آل عمران، الآية (١٨٩)].

#### ۵\_ الإبدال:

المراد به إقامة حرف مقام حرف آخر في الكلمة، وهو أنواع:

أ – إبدال حــرف بــآخر: ومــن أمثلتــه قولــه تعــالى: {كــل يجــري لأجــل مســمى} [الرعد، الآية (٢)]، وأبدل حرف "اللام" بحرف "إلى" فــي قولــه تعــالى: {كــل يجــري إلى أجل مسمى} [لقمان، (٢٩)]

ب – إبدال كلمة بكلمة: مثاله قوله تعالى: {قالوا بل نتبع ما ألفينا عليه آباءنا} [البقرة، (٧٠)]، أبدلت كلمة "ألفينا" بكلمة "وجدنا" في قوله تعالى: {قالوا بل نتبع ما وجدنا عليه آباءنا} [لقمان، الآية (٢١)].

ج – إبدال جملة بجملة: ومن أمثلته قوله تعالى: {وإن تعدوا نعمة اللّه لا تحصوها إن الإنسان لظلوم كفار} [إبراهيم، الآية (٣٤)]، جملة "إن الإنسان لظلوم كفار" أبدلت في قوله تعالى: {وإن تعدوا نعمة اللّه لا تحصوها إن اللّه لغفور رحيم} [النحل، الآية (١٨)].

## ٦\_ المتشابه بالتذكير والتأنيث:

ومن أمثلته قولـه تعـالى: {وأخـد الـدين ظلمـوا الصـيحة} [هـود، الآيــة (٦٧)]، بتذكير "أخد" وتأنيثها في قوله تعالى: {وأخــدت الــدين ظلمــوا الصـيحة} [هــود، الآيـة (٩٤)].

## ثالثاً: نشأة علم المتشابه اللفظي ومراحل تطوره:

مر علم المتشابه اللفظي بعدة مراحل كغيره من العلوم الأخرى، حتى ظهر واتضحت ملامحه، وبان الفرق بينه وبين غيره من علوم القرآن الكريم،

يمكن نلخص المراحل التي مر بها هذا العلم في الآتي:

المرحلة الأولى: هي مرحلة الظهور الأول لهذا العلم ويمكن إرجاعها إلى عصر النبوة حيث رويت بعض الأحاديث والآثار عن النبي وأصحابه اعتبارت إشارات لبداية هذا العلم، من أمثلة ذلك: حديث القاسم بن عبدالرحمن عن أبي أمامة عن النبي قال: " اسم الله الأعظم الذي إذا دعي به أجاب في ثلاث سور من القرآن في البقرة وآل عمران وطه"، قال القاسم: طلبت هذا الاسم فوجدته في آية الكرسي: ((الْحَيُّ الْقَيُّومُ)) [البقرة، الآية (٢٥٥)]، وفي فاتحة آل عمران: ((الْحَيُّ الْقَيُّومُ)) [آل عمران، الآية(٢)] وفي طه: ((وَعَنتُ الْوُجُوهُ لِلْحَيِّ الْقَيِّومِ)) [البقرة (٢٥٥)، حديث رقم (٣٨٥٦)، وصححه الطّباني في صحيح الجامع الصغير وزياداته، (١/ ٢٢٨)، حديث رقم (٩٧٩)].

## المرحلة الثانية: مرحلة الجمع والتدوين وقد اتخذ طريقتين:

الطريقة الأولى: التدوين الغير موجه، أي أنها عبارة عن جمع لآيات المتشابه في اللفظ بدون توجيه ولا ذكر العلة، وأول من صنف في هذا الفن الإمام أبو الحسن على بن حمزة الكسائي (ت١٨٩هـــ)، الإمام اللغوي المعروف وأحد القراء السبعة في كتابه: (متشابه القرآن)، ومن المؤلفات التي نهجت نفس الطريقة كتاب: (متشابه القرآن العظيم) لأبي الحسين أحمد بن صبيح المعروف بابن المنادي (ت ٣٣٦هـــ)، ومن ذلك أيضاً كتاب: (حل الآيات المتشابهة) لمحمد بن الحسن بن فورك (ت٤٠٩هـــ)، وغيرهم [الشتري، (٦)،

الطريقة الثانية: نظمت المتشابه اللفظي في قصائد شعرية تسهل على القراء وحفظة القرآن استذكاره، وأول ما أُلف في هذا الشأن منظومة علم

الدين أبو الحسن على بن محمد السخاوي (ت ٦٤٣هـــ) الموسومة بــــ: (هدايــة المرتاب وغاية الحفاظ والطلاب في تبيـين متشـابه الكتــاب) بلــغ عــدد أبياتهــا (٤٤٧) بيتاً، ولقد إعتنى أهل العلم بتحقيقها وشرحها.

وهناك منظومات أخرى يسيرة مثل: (هداية الصبيان لفهم مشكل القرآن) للشيخ على بن أحمد الميهي، وغيرهما من المنظومات الكثيرة في هذا الفن.

المرحلة الثالثة: مرحلة التـدوين الموجـه، أي توجيـه المتشـابه اللفظـي، وذكـر علله وأسراره (وهي التي تعنينا في هذا البحث)، وهي تأخذ طريقتين:

الطريقة الأولى: تناولت المتشابه اللفظي من خلال كتب التفسير ومن أهم كتب التفسير التي عنيت بهذا الامر كتاب (الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل) لأبى القاسم محمود الزمخشري (ت ٨٥هه)، وكتاب (مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير) لأبي عبدالله فخرالدين الرازي (ت ٢٦٠ها)، وتفسير البيضاوي (أنوار التنزيل وأسرار التأويل) للإمام ناصر الدين البيضاوي (ت البيضاوي (ت ٨٥هها)، وكتاب (روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني) لشهاب الدين محمود بن الحسين الألوسي (ت ١٣٧٠ها)، وغيرها من كتب التفسير

الطريقة الثانية: مؤلفات أفردت توجيه المتشابه اللفظي بالتأليف وكان أول من صنف بهذه الطريقة ويعدو من روادها أبو عبدالله الرازي المعروف بالخطيب الإسكافي (ت ٤٦٠هـ) في كتابه (درة التنزيل وغرة التأويل في بيان الآيات المتشابهات في كتاب الله العزيز) وبعده محمد بن حمزة الكرماني (ت ٥٠٥هـ) في كتابه: (البرهان في توجيه متشابه القرآن لما فيه من الحجة والبيان)، وبرز ابن الزبير الغرناطي (ت ٨٠٧هـ) بتوسعه في المسائل في كتابه: (ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل في توجيه المتشابه اللفظي من آي التنزيل)، ومن ذلك أيضاً كتاب: (كشف المعاني في المتشابه من المثاني) لبدر الدين ابن جماعه الكناني (ت ٣٧٣هـ)، وأيضاً برز الشيخ أبو يحيى زكريا الانصاري (ت ٩٠٦هـ) في كتابه: (فتح الرحمن بكشف ما يلتبس في القرآن) يعد كتابه تلخيص لما كتبه الكرماني، وهاؤلاء الخمسة الذين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلم من المتقدمين، أما من المتأخرين برزوا في هذا العلي عدي المتأخرين برزوا في هذا العلي هذا العلي عدي المتأخرين برزوا في هذا العرب العرب

فاضل السامرائي بكتابه: (دراسة المتشابه اللفظي من آي التنزيل في كتاب ملاك التأويل)، صالح الشثري في كتابه: (المتشابه اللفظي في القرآن الكريم وأسراره البلاغية)، محمد الصامل في كتابه: (من بلاغة المتشابه اللفظي في القرآن الكريم)، محمد راشد بركة في كتابه: (المتشابه اللفظي في القرآن الكريم وتوجيهه –دراسة موضوعية)، غيرهم...

## ثمار علم توجيه المتشابه اللفظي في القرآن:

هناك فوائد عديدة، لعلم توجيـه المتشابه اللفظـي نـدكر منهـا علـى سـبيل المثال:

- ١- يعين على تدبر وفهم آيات القرآن،
- ٢- يساعد على ضبط وإتقان حفظ القرآن الكريم،
- ٣- أنه ضَرْبٌ من التفسير لكلام اللّه، فهو بهذا يكتسب أهميته، كما يكتسب علم التفسير أهميته.
- ٤- يُظهر إعجاز القرآن الكريم ببلاغته النافذة، وأسلوبه البديع؛ ذلك أن وجود المتشابه اللفظي، مع عدم قدرة العرب على الإتيان بمثله دليل على عجزهم.
  - ٥ بيان الحكمة من التكرار والتشابه،
- ٦- يرد على أهل الزيغ والضلال زعمهم أن المتشابه ما هو إلا تكرار يغني بعضه عن
   بعض؛ وذلك بإظهار عظمة القرآن الكريم، وبلاغته في متشابهه.

## رابعاً: أبرز أعلام علم توجيه المتشابه اللفظي في القرآن:

لقد بدل العلماء المتقدمين جهوداً مقدرة في بيان علم المتشابه اللفظي وإبراز قيمته بالنسبة لعلم التفسير وعلوم القرآن، ووضعوا أسسه وقعدوا قواعده فمن أبرز المتصدرين لهذا العلم وأول من طرق بابه:

## الخطيب الإسكافي، وكتابه: (درة التنزيل وغرة التأويل):

أبو عبد اللَّه محمد بن عبد اللَّه الخطيب الإسكافي، اديب، كاتب، شاعر، لغوي، وكان معاصراً للصاحب بن عباد ومن أصحابه، وولي الخطابة بالري، فعرف بالخطيب، ولقب بالإسكافي نسبة إلى الحرفة التي كان يمارسها وهي الأسكفة، توفي سنة (٢٠عها)، من مؤلفاته: (مبادئ اللغة)، وصاحب كتاب (درة التنزيل وغرة التأويل)، من أوائل المؤلفين الذين ألفوا في توجيه الآيات

المتشابهة لفظاً في القرآن الكريم، وكل من جاء بعد فهم عيال عليه [الحموي ، (٦/ ٢٥٤)]. [الصفدي، (٣/ ٢٧١)]؛ [السيوطي، (١/ ١٤٩)].

يقول الاسكافي رحمه اللَّه في مقدمــة الكتــاب: "تأملــت أكثــر كتــب المتقــدمين والمتأخرين، وفتشت علــى أســرارها معــاني المتــأولين المحققــين المتبحــرين، فما وجدت أحدا من أهلها بلغ غاية كنهها، كيــف؟ ولــم يقــرع بابهــا، ولــم يفتــر لهم عن نابلها، ولم يفسر عن وجهها"[ الاسكافي ،(١٤٢٢هــ)، (١/ ١٣٧)]٠

## أبو القاسم الكرماني، وكتابه: (البرهان في توجيه متشابه القرآن):

محمود بن حمزة بن نصر، المعروف بتاج القراء، صاحب كتاب (أسرار التكرار في القرآن) المسمى ب: (البرهان في توجيه متشابه القرآن)، ذكر فيه: الآيات المتشابهات، التي تكررت فيه، وسببها، وفائدتها، وحكمتها، ومن مؤلفاته أيضاً: لباب التفاسير، [ابن الجزري، (٢/ ٢٩١].

يقول رحمه اللَّه في كتابه ذاكراً سبب تأليف لهذا الكتاب: "إن الأَئمة رحمهم اللَّه تعالى قد شرعوا في تصنيفه واقتصروا على ذكر الآية ونظيرتها ولم يشتغلوا بذكر وجوهها وعللها والفرق بين الآية ومثلها وهو المشكل الذي لا يقوم بأعبائه إلا من وفقه اللَّه لأَدائه" [تاج القراء،(٦٤)].

اقتصر الكرماني في كتابه على ذكر الآيات المتشابهات التي يشبه بعضها بعضاً في اللفظ والتركيب، وتختلف عن بعضها في زيادة ونقصان، وذكر وحذف وتقديم وتأخير وإبدال حرف مكان حرف، أو غير ذلك مما يُوجِبُ اختلافًا بين الآيتين، ولقد تأثر بالإسكافي وسار على منهجه في التوجيه، وكان مختصراً لجل ما ورد في الدرة، [الصامل، (٢١)].

أحمد بن الزبير الغرناطي، وكتابه: (ملاك التأويل في المتشابه اللفظ من التنزيل):

هو أحمد بن إبراهيم بـن الرّبيـر الأندلسـي، الحـافظ النحـوي، ولـد سـنة سـبع وعشرين وستمائة (٦٢٧هـ)، في جيان وأقام بمالقـة فحـدثت لـه فيهـا شـؤون ومنغصات، فغادرها إلى غرناطة فطاب بها عيشه توفى سنة (٧٠٨هـ).

وله تصانيف كثيره في فنون عدة، منها: "التعليق على كتاب سيبويه"، "البرهان في ترتيب سور القرآن"، "سبيل الرشاد في فضل الجهاد"، "ملك التأويل في المتشابه اللفظ من التنزيل"، وهو من أشهر مؤلفات ابن الزبير رحمه اللَّه، حيث اقتدى بكتاب درة التنزيل للإسكافي وهذا ما ذكره بنفسه

في مقدمة كتابه بقوله" ورد علي كتاب لبعض المعتنين من جلة المشارقة، نفعه اللَّه سماه بكتاب درة التنزيل وغرة التأويل، قرع به مغلق هذا الباب وأتى في هذا المقصد بصفو من التوجيهات لباب، وعرف أنه باب يوجف عنه أحد قبله بخيل ولا ركاب، ولا نطق ناطق قبل فيه، بحرف مما فيه، وصدق رحمه اللَّه وأحسن فيما سلك وسن وحق لنا به - لإحسانه - أن نقتدى به ونستن" [الفلاّح، ١٤٠٣هـ، ١٤٧].

توسع ابن الزبير رحمه اللَّه في المسائل وزاد عليها يقول: " معتمداً عين ما ذكره من الآيات ومستدركاً ما تذكرته مما أغفله رحمه اللَّه من أمثالها من المتشابهات" [الفلاّح، ١٤٠٣هــ، ١٤٧].

## بدر الدين بن جماعة الكناني، وكتابه: (كشف المعاني في المتشابه من المثاني):

أبو عبد اللَّه بدر الدين محمد بن إبراهيم بن جماعة الكناني الحموي، ولد بحماة سنة (٦٣٩هـ)، انقطع في منزله قريباً من ست سنين إلى أن مات في جمادى الآخرة سنة (٧٣٣هـ)، ودفن بالقرافة بالقرب من الشافعي، [أبو الفلاح، ١٤٠٦ه، ٨/ ١٨٤].

كان رحمه اللَّه واسع العلم، لـه مصنفات كثيره وانتاجه في كافة العلوم والمجالات، فألف في التفسير وعلومه وألف في الحديث، ولـه مؤلفات في علم الكلام والنحو والسياسة الشرعية والفلك.

من مؤلفاته: المنهل الـروي فـي علـوم الحـديث النبـوي، الفوائـد اللائحـة مـن سورة الفاتحـة، العمـدة فـي الاحكـام، إيضـاح الـدليل فـي قطـع حجـج أهـل التعطيل، كشف المعاني في المتشابه مـن المثـاني، مـن أشـهر مؤلفاتـه رحمـه اللّه، وقد أوضح سبب تأليفه ؛وذلـك جـاء بنـاء علـى مـا ورده مـن أسـئلة فـي دروسه التي عقدها عن سبب الاختلاف بـين تلـك الآيـات، كمـا أوضـح أن كثيـرا منها لم يذكر في كتب التفسير، فجاء هـذا الكتـاب ليوضـح مـا خفـي مـن ذلـك، فأزال الإبهام وبدد الأوهام قال رحمـه اللّه فـي مقدمـة كتابـه: "فلمـا مـن اللّه بحفظ القرآن العزيز وتحصيله، والوقوف علـى مـا قـدر مـن تفسـيره وتأويلـه، واتفـق إلقـاء دروس التفسـير فـي المـدارس، ومـا يظهـر فـي بحوثهـا مـن النفائس، وربما لهج بعض فضـلاء الحاضـرين بمسـائل حسـنة غريبـه، وسـأل النفائس، وربما لهج بعض فضـلاء الحاضـرين بمسـائل حسـنة غريبـه، وسـأل عن مناسبات ألفاظها لمعانيهـا العجيبـة، ممـا لـم يـذكر بعضـه أو أكثـره فـى عن مناسبات ألفاظها لمعانيهـا العجيبـة، ممـا لـم يـذكر بعضـه أو أكثـره فـى

كتب التفسير المشهورة، ولا ألمت به في أسفارها المسطورة، من اختلاف ألفاظ معان مكررة، وتنويع عبارات فنونه المحررة، ومن تقديم وتأخير، وزيادات ونقصان، وبديع وبيان، وبسط واختصار، وتعويض حروف بحروف اغيار، فتحل تلك الأسئلة بما يفتح اللَّه به، إما منقول، أو غير منقول، وقد استخرت اللَّه تعالى في ذكر أجوبه ما على الخاطر منه باختصار لا غنى لفهمه منه ،وسميته :كشف المعاني في المتشابه من المثاني" [عبد الجواد، الجساد، ١٩٥-١٠٠].

ISSN: 1858-8891

## زكريا الأنصاري، وكتابه: (فتح الرحمن بكشف ما يلتبس في القرآن):

أبو يحي زكريا بن محمد بن زكريا الأنصاري، وتعلم في القاهرة وكف بصره سنة (٩٢٦هـ)، نشأ فقيرا معدما، وله تصانيف كثيره منها: شرح الروض، وشرح البهجة، وأشهرها (فتح الرحمن بكشف ما يلتبس في القرآن) [الزركلي، وشرح البهجة، وأشهرها (قتح الرحمن بكشف ما يلتبس في القرآن) [الزركلي، (٣/ ٤٤)]، وقد ذكر رحمه الله سبب تأليفه الكتاب فقال: "٠٠٠ وبعد هذا فهذا مختصر في ذكر آيات القرآن المتشابهات، المختلفة بزيادة، أو تقديم، أو تبديل حرف بآخر، أو غير ذلك، مع بيان سبب تكراره، وفي ذكر أنموذج من أسئلة القرآن العزيز وأجوبتها صريحا أو إشارة، جمعته من كلام العلماء المحققين، ما فتح الله به من فيض فضله المتين، وسميته: (فتح الرحمن بكشف ما يلتبس في القرآن)" [الأنصاري، ١٤٠٣هـ، ٣]٠

## طرق التوجيه التي أعتمد عليها العلماء في إيضاح العلة في الآيات المتشابهة:

لقد سلك العلماء عدة طرق لتعليل الاختلافات بين الآيات المتشابهة فمنها:

- ١- النظر إلى مواقع الآيات في سور القرآن وسياقات الآيات.
  - ٧- النظر في معاني المفردات،
  - ٣– النظر في موضوع السورة،
  - ٤ النظر إلى أحوال المخاطبين٠
- 0 النظر إلى الترتيب القرآني حسب المصحف وحسب النزول.
  - ٦ النظر في الحوادث وأسباب النزول٠

# مصادر العلماء في توجيه المتشابه اللفظي في القرآن:

اعتمد العلماء في توجيه المتشابه اللفظي في القرآن الكريم على مصادر عديدة منها:

١- القرآن الكريم وعلومه: تفسير الآيات ببعضها مما يظهر مدلول الآية ويوضحها، النظر في سياقات السور والآيات والاستفادة من ترتيب القرآن بأنواعه كالمكي والمدني وأسباب النزول.

٢ – الحديث الشريف والأثر،

٣- علم القراءات: كشف بعض جوانب الاختلاف بين الآيات المتشابهة على
 ضوء اختلاف القراءات في الآية.

3- أقـــوال المفســـرين: الاعتمـــاد علــــى أقـــوال المفســـرين مـــن الصـــحابة
 والتابعين، أمثال ابن عباس وقتادة والحسن والسدي.

٥ - آراء النحويين واللغويين: الاستفادة من اللغة في توجيه اختلاف الألفاظ
 القرآنية، والاعتماد على النحو في توجيهه الآيات المتشابهة.

## أُمثلة لتوجيهات العلماء للمتشابه اللفظي في القرآن:

المثال الأول: قوله تعالى: {وَإِنِّ عَلَيْكَ اللَّعْنَـةَ إِلَـى ﴿ يَـوْمِ الحِينِ} [الحجـر، الآيــة (٣٥)] جاءت كلمة "اللعنــة" فــي هــذه الآيــة معرَفــه بــأل التعريــف، ووردت فــي موضع أخــر "لعنتــي" بالإضافة، قــال تعــالى: {وَإِنِّ عَلَيْــكَ لَعْنَتِــي إِلَــى ﴿ يَــوْمِ الدِّينِ} [ص، الآية (٧٨)].

قال النيسابوري في تفسيره: "وإنما ذكر اللعنة هاهنا بلام الجنس لأنه ذكر آدم بلفظ الجنس حيث قال تعالى: {وَإِذْ قَالَ رَبِّكَ لِلْمَلَاثِكَةِ إِنِّي حَالِقٌ بَشَرًا مِّن وَمُلْ مَنْ حَمَإٍ مِّسْنُونٍ} [الحجر، الآية (٢٨)]، ولما خصص آدم بالإضافة إلى نفسه في سورة صحيث قال تعالى: {قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَصَص اللعنة بِيَدَيِّ أُسْتَكْبَرْتَ أُمْ كُنْتَ مِن الْعَالِينَ} [ص، الآية (٧٥)]، خصص اللعنة أيضا بالإضافة فقال: قال تعالى: {وَإِنِّ عَلَيْكَ اللَّعْنَةَ إِلَى يَوْمِ الحِينِ} [الحجر، ٢٥٠].

المثال الثاني: تقديم وتأخير (مواخر) على (فيه):

قال تعالى: {وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ} [النحل، الآية (١٤)]٠

الآية التي تقابلها قوله تعالى: {تَــرَى الْفُلْــكَ فِيــهِ مَــوَاخِرَ لِتَبْتَغُــوا مِــنْ فَضْــلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكَرُونَ} [فاطر، الآية (١٣)]٠

قال ابن جماعـه: "أن آيـة النحـل: سيقت لتعـداد الـنعم علـى الخلـق بـدليل تقديم قوله تعالى: {وَهُوَ الَّذِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَـالْكُلُوا مِنْـهُ لَحْمًا طَرِيِّا وَتَسْتَحْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَـرَى الْفُلْـكَ مَـوَاخِرَ فِيـهِ وَلِتَبْتَعُـوا مِـنْ فَصْلِهِ وَلَعَلِّكُـمْ ثِنُهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَـرَى الْفُلْـكَ مَـوَاخِرَ فِيـهِ وَلِتَبْتَعُـوا مِـنْ فَصْلِهِ وَلَعَلِّكُـمْ تَشْكُرُونَ} وَآيـة فاطر: سيقت لبيان القـدرة والحكمـة بـدليل قولـه تعـالى: {واللّهُ خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ثُمِّ مِن نُطْفَةٍ ثُمِّ جَعَلَكُـمْ أُرْوَاجًا وَمَـا تَحْمِـلُ مِـن أُنتَـى فَلَا تَضَعُ إِلّا بِعِلْمِهِ وَمَا يُعَمِّرُ مِن مُعَمِّر وَلَا يُـنقَصُ مِـنْ عُمُـرِهِ إِلّـا فِـي كِتـابِ إِنّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ} [فاطر،(١١)] [الكناني،١٤١٥، ٢٢٦].

ثم قال: "وقدم (مَوَاخِرَ) على (فيه) لأنه امتن عليهم بتسخير البحر، فناسب تقديم (مَوَاخِرَ) – أي شاقة للماء – وأيضاً ليلي المفعول الثاني المفعول الأول لا (ترى) فإنه أولى من تقديم الظرف، وقدم (فيه) على (مَوَاخِرَ) لأن شق الفلك الماء لجريانه فيه آية من آيات اللّه تعالى فالتقدم فيه أنسب للفلك، " [الكناني،١٤١٠ه، ٢٢٦].

المثال الثالث: تقديم وتأخير لفظ (النفع)على (الضر):

في قوله تعالى: {قُلْ مَن رَّبِّ السِّمَاوَاتِ وَالْـأَرْضِ قُــلِ اللِّــهُ قُــلْ أَفَاتَّخَــدْثُم مِّــن دُونِهِ أَوْلِيَاءَ لَا يَمْلِكُــونَ لِأَنفُسِـهِمْ نَفْعًــا وَلَــا ضَــرًّا قُــلْ هَــلْ يَسْــتَوِي الْـأَعْمَى ﴿ وَالْبَصِيرُ} [الرعد، الآية (١٦)].

تقابِلها قوله تعالى من سورة الفرقان: {وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ الِهَـةَ لَا يَحْلُقُونَ وَلَا يَحْلُقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ صَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا عَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا عَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا عَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا عَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا يَمْلِكُونَ وَلَا لَهُوانَ الْآيَةِ (٣)].

وقد وجه ابن الزبير الغرناطي في كتابه مالك التأويل هذا بقوله: "والجواب عن ذلك، واللّه أعلم: أن آية الفرقان قد عطف عليها بالواو المشركة في الإعراب والمعنى قوله تعالى: {وَاتّخذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً لَا يَحْلُقُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا تَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا لَشُورًا}، وقدم قبلها ما عطفت عليه بالواو أيضاً وذلك قوله تعالى: {وَاتّخذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً لَا يَحْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ مُ يُحْلَقُونَ وَلَا لَشُورًا}،

فقد اتفقت هذه الجمل المعطوفات في انطواء كل جملة منها على متقابلين كالضدين، ففي الأولى: عدم الخلق في قوله: (لَا يَحْلُقُونَ) مقابلاً

للخلق والحياة، وفي الثانية: الضر مقابلا النفع، وفي الثالثة: الموت مقابل الحياة، وبنى مجموعها على تأخير أشرف المتقابلين؛ ففي الأولى الإشارة إلى الخلق في قوله تعالى: (وَهُمْ يُحْلَقُونَ)، وكذا في الثانية الضر والنفع والنفع أشرف، وفي الثالثة الموت والحياة والحياة أشرف، فروعي تناسب الآي على ما أوضحنا، فقدم الضر على النفع في آية الفرقان جذورك.

أما أية الرعد فلم يعرض فيها ما يُحمل على ما ذكر من التناسب فجاءت من حيث أفردت على ما يجب من تقديم النفع على الذي هو مطلب العاقل، وكأن قد قيل فيها: إذا لم ينفعوا أنفسهم فكيف ينفعونكم؟ ثم أتبع بما يكمل به التعريف بحال (من) اتخذوهم أولياء من أنها لا تضر ولا تنفع، فجاء كل على ما يجب ويناسب، ولا يمكن خلافه،

المثال الرابع: تم تقديم كلمة "بالقسط" على كلمة "شهداء" في قوله تعالي: ((يَا أُيُّهَا الَّذِينُ آمَنُوا كُونُوا قَـوَّامِينُ بِالْقِسْطِ شُهدَاءَ لِلِّهِ وَلَـوْ عَلَـى أَنْفُسِكُمْ أُو الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرُبِينَ إِنْ يَكُنْ غَنِيًّا أُوْ فَقِيـرًا فَاللِّـهُ أُوْلَـى ْ بِهِـمَ)) [النساء، الآيـة الْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرُبِينَ إِنْ يَكُنْ غَنِيًّا أُوْ فَقِيـرًا فَاللِّـهُ أُوْلَـى ْ بِهِـمَ)) [النساء، الآيـة (١٣٥)] وتم تأخيرها في قوله تعالى: ((يَا أُيُّهَـا الَّـذِينَ آمَنُـوا كُونُـوا قَـوَّامِينَ لِلِّـهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَـنَانُ قَـوْمٍ عَلَـى أُلّـا تعْـدِلُوا اعْـدِلُوا هُـوَ أُقْـرَبُ لِللّقَوْمِ)) [المائدة، الآية (٨)].

قيل قدم القسط في ســورة النســاء، وأخــر فــي المائــدة اهتمامــاً بالعــدل فــي النفس والوالدين والأقــربين، لأن ذلــك مظنــة العــدل. [ابــن فــودي، ١٣٨٠هـــ، ١٧٦٠].

المثال الخامس: اختلاف الضميرين في (فيه) و(فيها) مع اتحاد المعنى:

الآية قوله تعالى: {الَّتِي أُحْصَـنَتْ فَرْجَهَـا فَنَفَحْنَـا فِيهَـا مِـنْ رُوحِنَـا وَجَعَلْنَاهَـا وَابْنَهَا آيَةً لِلْعَالَمِينَ} [الأَنبياء، الآية (٩١)]، الآية التـي تقابلهـا فـي قولـه تعـالى: {وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ الِّتِـي أُحْصَـنَتْ فَرْجَهَـا فَنَفَحْنَـا فِيـهِ مِـن رُّوحِنَـا وَصَـدَّقَتْ بَكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُثْبِهِ وَكَانَتْ مِنَ الْقَانَتِينَ} [التحريم، (١٢)]

يقول الإِسكافي في توجيه الاختلاف في الضميرين مع اتصاد المعنى: "لما كان القصد في سورة الأنبياء إلى الإِخبار عن حال مريم وابنها، وأنهما جُعلا آية للناس، وكان النفخ فيها ممّا جعلها حاملا، والحامل صفة للجملة، فكأنه قال: {الَّتِي أُحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِيهَا مِنْ رُوحِنَا وَجَعَلْنَاهَا وَابْنَهَا آيَةً

لِلْعَالَمِينَ}، فصيرها النفخ صاملا حتى ولدت، والعادة جارية أن لا تحمل المرأة إلا من فحل، ولا يولد الولد من غير أب، فلما كان القصد التعجب من حاليهما، وأنها بالنفخ صارت حاملا ردّ الضمير إلى جملتها، إذ كان النفخ في فرجها نفذاً فيها أوجب القصد إلى وصفها بعد النفخ بصفةٍ ترجع إلى جملتها دون بعضها، كان قوله: (فنفذنا فيها) أولى من قوله: (فنفذنا فيه).

وأَما قوله في سورة التحريم: {مَرْيَمَ ابْنَـتَ عِمْـرَانَ الَّتِـي أُحْصَـنَتُ فَرْجَهَـا فَنَفَحْنَـا فِيهِ مِن رُّوحِنَا وَصَدِّقَتُ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُثْبِهِ وَكَانَتُ مِنَ الْقَانِتِينَ}،

فلما لم يكن القصد فيه إلى التعجّب من حالها بالحمل عن النفخ، وولادتها لا عن اقتراب فحل لم يكن ثُمّ من القصد إلى وصف جملتها بغير الصفة التي كانت عليها قبلها ما كان في الآية الأولى، فجاء اللفظ على أصله، والمعنى: نفخنا في فرجها، ولم يُسَقِ الكلامُ إلى ما سيق إليه في سورة الأنبياء من وصف حالها بعد النفخ، فاختلفا لذلك" [الإسكافي، ١٤٢٢هـ، ١/ ٩١٣].

وافق الكرماني مـا ذهـب إليـه الإِسـكافي فقـال: "المقصـود فـي هـذه السـورة ذكرها وما آل إليه أمرها، حتى ظهر فيها ابنها وصـارت هـي وابنهـا آيــة، وذلــك لا يكون إلا بالنفخ في حملها وتحملهـا والاسـتمرار علـى ذلــك إلـى ولادتهـا فلهــذا اختصت بالتأنيث.

وما في التحريم مقصور على ذكر إحصانها وتصديقها بكلمات ربها وكأن النفخ أصاب فرجها وهو مدكر والمراد به فرج الجيب أو غيره فخصت بالتذكير" [الكرماني ، (١٨٠)].

المثال السادس: الإبدال في تغاير لفظي (إمرا) ولفظ (نكرا):

في قوله تعالى: {فَانطَلَقَا حَتَّى ٰ إِذَا رَكِبَا فِي السِّفِيئَةِ حُرَقَهَا ۗ قَالَ أَحْرَقْتَهَا لِتُعْرِقَ أُهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا} [الكهف، الآية (٧١)].

الآية التي تقابلها في قوله عــز وجــل: {فَانطَلَقَــا حَتّـــى ْ إِذَا لَقِيَــا غُلَامًــا فَقَتلَــهُ قَالَ ٱقَتَلْتَ نَفْسًا رَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْسٍ لِّقَدْ جِئْتَ شَيْئًا نِّكْرًا} [الكهف، الآية (٧٤)]٠

قال ابن الزبير: "والجواب، والله أعلم: أن خرق السفينة لم يبلغ بحيث يتلفها، وإنما قصد به الخضر عيبها ليزهد فيها مريد غصبها بدليل قوله بعد: {أما السفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر فأردت أن أعيبها وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة غصبا}، فإنما أراد إبقاءها على مالكها ودفع

هذا الغاصب إذا رأى ما بها من العيب المانع من الرغبة فيها، وهذا لا يبلغ ظاهره مبلغ ظاهر قتل الغلام بغير سبب ظاهر فوصف (بإمر) في قوله: {لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا}، وهو دون النكر، وأما البادي الظاهر من قتل الغلال عند من لحظه من يغيب عنه ما علمه من الخضر فشيء نكر، ومرتكب عند من لحظه بظاهره وغاب عنه ما في طيه شنيع ووزر، فوقع التعبير في الموضعين بما يناسب كلا الفعلين، وعن قتادة رحمه اللَّه: "النكر أشد من الأمر" [المباركفوري، (٨/ ٤٧١)] فجاء كل على ما يلائم، ولم يكن ليحسن مجيء أحد الوصفين في موضع الآخر، واللَّه أعلم" [الفلاح، ١٤٠٣هـ، ٢/ ٧٨٨].

المثال السابع: التشابه اللفظي بين قوله تعالى: {قُولُوا آمَنًا بِاللّهِ وَمَا أُنرِلَ عَلَيْنَا} [البقرة، (١٣٦)] وقوله تعالى: {قُلْ آمَنًا بِاللّهِ وَمَا أُنرِلَ عَلَيْنَا} [البقرة، (١٣٦)] وقوله تعالى: {قُلْ آمَنًا بِاللّهِ وَمَا أُنرِلَ عَلَيْنَا} [آل عمران، الآية (٨٤)]، قال الشيخ زكريا الأنصاري: "إن قلت: لم قال هنا " قُولُوا" و "إلَيْنَا"؟ قلتُ: لأن "إلى "للانتهاء، وهو لا يختص بجهة، والكتبُ منتهية إلى المؤمنين بعد نزولها على الأنبياء، والخطابُ هنا للمؤمنين لقوله: {قُولُوا آمَنًا بِاللّه} و "على "للاستعلاء وهو مختص بالأنبياء، وأفضلهم نبينًا وهو المخاطب ثم بقوله {قُلُ آمنا بِاللّه} فكان الأنسب هنا وثم ما ذكر، وكُرِّر "ومَا أَنزلَ" لاختلاف المنرُّل إلينا، والمنرُّل على إبراهيم وما على عليه، [الأنصاري، ١٤٠٣هـ، ١/ ٤٠]، ما ذكرناه من أمثلة يفي بالغرض،

#### نتائج البحث:

في ختام هذا البحث تبين لنا الجهود الكبيرة التي بدلها العلماء في بيان توجيه المتشابه اللفظي في القرآن الكريم، ودقة فهمهم للمتشابه اللفظي واتساع مداركهم، وسعة اطلاعهم وربطهم المتشابه بالعلوم الأخرى، مما جعلهم المرجع الأول في علم توجيه المتشابه.

كما تبين من الدراسة هناك فرق بين المؤلفات في المتشابه اللفظي في القرآن وبين المؤلفات في توجيه المتشابه اللفظي،

كذلك اتضح تأثر العلماء الذي ألفوا في توجيه المتشابه اللفظي في القرآن بالخطيب الإسكافي الذي يعد من رواد التأليف في هذا الفن.

أيضاً تبين هناك تشابه كبير في توجيهات العلماء للمتشابه اللفظي في القرآن، واتفاقهم إلى حد كبير على توجيه المسائل نفسها.

أيضاً استبان تنوع المصادر التي اعتمد عليها العلماء في توجيه المتشابه اللفظي في القرآن، والطرق التي سلكوها لتعليل الاختلافات بين الآيات المتشابهة كالنظر إلى مواقع الآيات في سور القرآن وسياقات الآيات، موضوع السورة، والنظر إلى أحوال المخاطبين وغيرها،

#### مصادر البحث

١- السيوطي، الحافظ السيوطي ،الإتقان في علوم القرآن ، الجزء الأول،
 تذريج وتعليق: أدد مصطفى ديب البغا.

٢- الكرماني، أبو القاسم الدين محمود الكرماني، البرهان في توجيه متشابه القرآن لما فيه من الحجة والبيان، تحقيق عبدالقادر أحمد العطا، مراجعة وتعليق: أحمد عبدالتواب عوض، دار الفضيلة للنشر.

٣- الزركشي، الإِمام بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن ، ت: د٠ زكي أبو سريع

3- الإسكافي، أبو عبد الله الأصبهاني المعروف بالخطيب الإسكافي
 (١٤٢٢هـ)، درة التنزيل وغرة التأويل ، دراسة وتحقيق وتعليق: دمحمد مصطفي آيدين، الناشر جامعة أم القرى، معهد البحوث العلمية، الطبعة الأولى.

0 – ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي (١٤٢٠هـ) تفسير القرآن العظيم، تحقيق سامي سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية.

٦- الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمرو الزمخشري (١٤٠٧هـ) الكشاف
 عن حقائق غوامض التنزيل، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثالثة.

٧- الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير الطبري (١٤٢٢هـــ) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تحقيق عبداللَّه بن عبدالمحسن التركي، بالتعاون مع مركز البحوث والدراسات الإسلامية، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى.

٨ - الغرناطي، أحمـد الغرناطي وفاضـل السـامرائي،(٢٠١٢م) توجيــه المتشـابه
 اللفظي في القرآن الكـريم بــين القــدامي والمحــدثين ، دراســة مقارنــة، محمــد

رجــائي الجبــالي، رســالة دكتــوراه، جامعــة مالايـاـــ كوالالمبــور، قســم القـــرآن والحديث، أكاديمية الدراسات الإسلامية٠

٩- الألوسي، شهاب الدين محمود الحسيني الألوسي(١٤١٥هـــ) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، تحقيق على عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى.

١٠ فـودي، ابومحمـد عبـد اللّه بـن محمـد بـن عثمـان الملقـب بوفـودي
 ١٣٨٠هـ) ضياء التأويل في معاني التنزيل، مطبعة الاستقامة بالقاهرة،

۱۱ – النيسابوري، الحسن بن محمد القمي النيسابوري(۱۶۱۹هـــ) غرائب القرآن ورغائب الفرقان ، تحقيق: الشيخ ركريا عميرات، دار الكتب العلمية، بيروت الطبعة: الأولى،

۱۲ – الأنصاري، أبو يحيى زكريا بن محمد الأنصاري(۱٤٠٣هـ) فتح الرحمن بكشف ما يلتبس في القرآن، تحقيق محمد على الصابوني، دار القرآن الكريم، بيروت، الطبعة الأولى.

١٣- الكناني، أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن جماعة الكناني (١٤١٠هـ) كشف المعاني في المتشابه من المثاني، تحقيق عبد الجواد خلف، دار الوفاء، المنصورة، الطبعة الأولى.

31 – الطيار، عبد اللَّه محمد أحمد الطيار(١٤٣٠هـ) المتشابه اللفظي حكم وأسرار وفوائد وأحكام، الناشر دار التدمرية، المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى.

10- جيران، لبيب محمد جيران صالح(١٤٣١هـ) المتشابه اللفظي في القرآن الكريم دراسة مقارنة بين الإسكافي والغرناطي، الناشر: دار الفاروق، الأردن، الطبعة الأولى.

١٦- البركة، محمد راشد البركة، المتشابه اللفظي وتوجيهه في القرآن الكريم دراسة موضوعية.

١٧ ابن فارس، أبو الحسين أحمد بن فارس القزويني (١٣٩٩هـ) مقاييس
 اللغة، تحقيق عبدالسلام هارون، دار الفكر،

۱۸ – الصامل، محمد بن على الصامل، من بلاغــة المتشــابه اللفظــي فــي القــرآن
 الكريم، دار إشبيليا

18- الغرناطي، أحمد بن إبراهيم بن الزبير الغرناطي(١٤٠٣هـــ) ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل في توجيه المتشابه اللفظي من آي التنزيل ، تحقيق سعيد الفلاح، دار الغرب الإسلامي، الطبعة الأولى،

## من معالم الرفق في الدعوة (ترك ركن أو شرط من العبادة للمشقة)

د. أحمد النعمة محمد النعمة (\*)

ISSN: 1858-8891

#### مستخلص البحث:

تهدف الدراسة إلى بيان معالم الرفق في الدعوة، وبيان أن حرمة الأبدان مقدمة على حرمة الأديان، وهذه من المسلمات في الضروريات الخمس، هذا الموضوع يمثل فهم أعمق للأحكام الشرعية وخصوصاً الحالات الاستثنائية والأحكام المتعلقة بها، والتي يحسب الكثير من الناس أنها تتعارض مع الأحكام الشرعية، شملت الدراسة بعض معالم الرفق في الدعوة "المشقة وما يترتب عليها من أثر في إسقاط العبادة" تعريف بالمشقة وبالبحث في طياته بمثل إجابة لكثير من التساؤلات في مجتمعنا المعاصر، وختمت الدراسة بعدد من النتائج التي توصل لها الباحث، ثم التوصيات،

#### المقدمة:

الحمد للَّه رب العالمين، الــذي أقــام القواعــد الكليــة للــدين، والصــلاة والســلام على المبعوث رحمة للعالمين، سيدنا محمد صــلى اللَّه عليــه وســلم، وعلــى آلــه وصحبه أجمعين .نشهد أنه بلــغ الرســالة، وأدى الأمانــة ونصــح الأمــة، وكشـف الغمة، وجاهد في اللَّه حق جهاده، تركنــا علــى المحجــة البيضــاء ليلهــا كنهارهــا لا يزيغ عنها إلا هالك ونحن على ذلك من الشاهدين، وبعد

ومما لا شكَّ فيه أن الشريعة مقصدها اليسر ورفع الحرج، والفقه الإسلامي، خضم كبير، وكلما برزت جوانب هذا الخضم، تبين جماله وعظمته، وجمال وعظمة الشريعة الإسلامية، والحمد للَّه الذي وفقني لاختيار طريق الدراسات الإسلامية الذي يتعلق بعقيدة المسلم شريعة الخالق سبحانه وتعالى، لأن هذا العلم من أشرف العلوم وأجلاها.

وحيث ما سار الإنسان في هذه الشريعة السمحة وجد اليسر ومراعـــاة الطاقـــة البشرية والحالات المختلفة للإنسان والظــرف التـــي يصـــادفها فـــي جميـــع البيـــات والأحوال، على الناس أن يأتوا منها بما فـــي طـــوقهم بــــلا حـــرج ولا مشــقة، وقـــال

(\*) رئيس قسم اللغة العربية والدراسات الإسلامية، كلية الإمام الهادي

بعضهم ما أحسن الإيمان يزينه العلم وما أحسن العلم يزينه العمل، وما أحسن العمل يزينه الرفق، وما أضيف شيء إلى شيء مثل حلم إلى علم (الغزالي، ٢٠٠٦م ،٣ / ١٩٦٧). وقال سفيان بن عيينة لأصحابه أتدرون ما الرفق؟ قالوا قل يا أبا محمد، قال: أن تضع الأمور في مواضعها، الشدة في موضعها واللين في موضعه، والسيف في موضعه، والسوط في موضعه، نسأل الله أن يجعلنا من العاملين بنهجه والسالكين له علماً وعملاً، ولقد اخترت لهذا البحث عنوان (من معالم الرفق في الدعوة ترك ركن أو شرط من العبادة للمشقة) ومما لا شك فيه أن الشريعة مقصدها اليسر ورفع الحرج، والمشقة عن المكلفين، والتسهيل والتيسير على الناس في آداء الواجبات الدينية على حسب ما يتلاءم مع واقع الحياة وظروف الإنسان المختلفة.

ومن خصائص الشريعة أنها دائماً تحفظ مصالح الناس إذ شرع اللَّه مالازم للمصلحة.

### ١/ الدافع إلى اختيار الموضوع:

١- أسلوب الرفق في الدعوة الإسلامية من الأساليب التي يجهلها كثير من الدعاة وهو يكاد أن يكون من المندثرة وهو ترسم لنهج النبي صلى الله عليه وسلم الذي يقول: (ما كان الرفق في شيء إلا زانه...)

٢-بيان أن حرمة الأبدان مقدمة على حرمة الأديان، وهده من المسلمات في
 الضروريات الخمس.

٣-الكتابة في هذا الموضوع تمثل فهم أعمق للأحكام الشرعية وخصوصاً الحالات الاستثنائية والأحكام المتعلقة بها، والتي يحسب الكثير من الناس أنها تتعارض مع الأحكام الشرعية.

٤- البحث يمثل الإِجابة لتساؤلات كثيرة في مجتمعنا المعاصر، من خلال أقوال الفقهاء والتي أثبتناها في بحثنا هذا.

#### ٢/ أهمية الموضوع:

١-تنبع أهمية الموضوع من أهمية الفقه الإسلامي، حيث يقول الحبيب المصطفى صلى اللّه عليه وسلم (من يرد اللّه به خيراً يفقهه في الدين)

٢-إن أغلبية المسلمين يبحثون عن اليسر الذي والمرونة التي اختصت بها
 الأمة المحمدية لمعرفة عباداتهم في حالات المشقة.

# 7/ أُستُلة البحث: ١/ ما هي أوجه المشقة؟

٢/ هل تختلف المشقة باختلاف الأعمال؟

٣/ هل للمشقة أثر على العبادة؟

٤/ هل يكون تأثير المشقة لدرجة ترك ركن أو شرط للعبادة؟

2/ منهج البحث: المنهج الاستقرائي التحليلي، وذلك لاستقراء المشقة
 وأثرها في فقه العبادات وتحليلها.

اشتملت على النتائج والتوصيات،

#### الرفق والتيسير في الدعوة:

#### الرفق في حياة المسلم:

الرفق محمود ويضاده العنف والحدة، والعنف نتيجة الغضب والفظاظة، والرفق واللين نتيجة الغضب الحدة الغضب، والرفق واللين نتيجة حسن الخلق والسلامة، وقد يكون سبب الحدة الغضب، وقد يكون شدة الحرص والاستيلاء بحيث يحهش عن التفكير ويمنع من التثبت، فالرفق في الأمور ثمرة لا يثمرها إلا حسن الخلق(الغزالي، ٢٠٠٦م، ١٩٦٥).

الرفق رحمة اللّه تعالى على خلقه أجمعين حيث يقول في الحديث القدسي (اللّه أرحم بعبده المؤمن من الوالدة الشفيقة بولدها) (البخاري، ٢٠٠٣م، رقم 0٩٩٨) وصدق اللّه العظيم: (وَمَا أُرْسَلْناكَ إِلّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ) (الأنبياء، ٢٠٠٧) (وفي مقام آخر: إنما بعثت رحمة ولم أبعث لعانا) (مسلم، ١٩٨٤م، رقم (وفي مقام آخر: إنما بعثت رحمة ولم أبعث لعانا) (مسلم، ١٩٨٤م، رقم والحلم، إنها إلى العفو الصفح أقرب منها إلى الانتقام والبطش. اللهم أرحمن فأنت بنا راحم ولا تعذبنا وأنت علينا قادر وألطف بنا قيما جرت به المقادير مأنك على كل شيء قدير، ها هو نوح عليه السلام – أبو الأنبياء – يقول في مجادلته لقومه: (قال يَا قَوْم لَيْسَ بِي صَالاَتُهُ وَلَكِنِّ ي رَسُولُ مِّن رَبِّ الْعَالَمِينَ)، أَبِنَّ عُكُمْ رِسَالاَتِ رَبِّي وَأَنصَ حُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ اللّهِ مَا لاَ تعْلَمُونَ، أَوْعَدِبْ ثُمْ أَن الأعراف، ٢٦ – ٣٦) إنه جواب ملوه الرحمة والشفقة، والصدق في النصح، واللطف في الخطاب. ولا يُحسن الخلق إلا بضبط قوة الغضب وقوة الشهوة، واللطف في الخطاب. ولا يُحسن الخلق إلا بضبط قوة الغضب وقوة الشهوة، والمقطهما على حد الاعتدال، ولأجل هذا أثنى النبى صلى اللّه عليه وسلم وحفظهما على حد الاعتدال، ولأجل هذا أثنى النبى صلى اللّه عليه وسلم

على الرفق وبالغ فيه، فقال: (يا عائشة إنه من أعطي حظه من الرفق فقد أعطي حظه من خير الدنيا والآخرة، ومن حرم حظه من الرفق فقد حرم حظه من خير الدنيا والآخرة) (البخاري، ٢٠٠٢م، ٥٦٨٧)، وقال صلى الله عليه وسلم: (إذا أحب الله أهل بيت أدخل عليهم الرفق) (البيهقي، ٧٧٢٢).

ISSN: 1858-8891

وليس بعد طغيان فرعون من طغيان وقد قال اللَّه لموسى وهارون عليهما السَّه أَدْهُ بَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى، فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَيِّناً لَّعَلَّهُ يَتَدَكَّرُ أَوْ السلام: (اذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى، فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَيِّناً لَعَلَّهُ يَتَدَكَّرُ أَوْ يَحْشَى) (طه، ٤٣-٤٤).

ولأهمية الرفق واهتمام العلماء به من بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وصحابته، نجد أن الشيخان قد بوبا له، فبوب له الإمام البخاري باباً في كتاب الأدب، سماه باب الرفق، وبوب له الإمام مسلم كذلك في كتاب البر والصلة باباً في الرفق، الرجل العظيم كلما ارتفع إلى آفاق الكمال، اتسع صدره، وامتد حلمه، وتطلب للناس الأعدار، والتمس لأغلاطهم المسوغات، وأخذهم بالأرفق من حالهم، أخرج البخاري في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: بال أعرابي في المسجد فقام إليه الناس ليقعوا به، فقال لهم رسول الله : دعوه لا تزرموه، وأهريقوا على بوله ذنوبا من ماء، أي دلوا من ماء، فإنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين وسكنوا ولا تنفروا)، (مسلم، ١٩٨٤م) أولئك هم رسل الله عليهم الصلاة والسلام عنوان الرحمة والشفقة والقدوة في الصفح والمغفرة.

إِن حقا على المسلمين أن يستصحبوا الرفق واللين في الأمر كله من غير مداهنة ولا مجاملة، ومن غير غمط ولا ظلم.

إن على الأب الشفيق والأم الرؤوم، وإن على الأزواج وأصحاب المسئوليات أن يرفقوا بمن تحت أيديهم، لا يأخذون إلا بحق، ولا يدفعون إلا بالحسنى، ولا يرفقوا بمن تحت أيديهم، لا يأخذون إلا بحق، ولا يدفعون إلا بالحسنى، ولا يأمرون إلا بما يستطاع: (لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إلَّا مَا آثاهَا سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْراً) (الطلاق: ٧) ما كان الرفق في شيء إلا زانه، ولا نزع من شيء إلا شانه، وإن اللَّه يعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف، بذلك صحت الأخبار عن الصادق المصدوق.

## الرفق في كل شيء:

إن النبي صلى الله عليه وسلم أتى ليخرج الناس من الظلمات إلى النبور ومن الضيق والحر إلى السعة فأمته صلى الله عليه وسلم، أمة الرحمة والهدى، إن العقل والحكمة والمعرفة بطبائع الأمور تقتضي تقبل الميسور من أخلاق الناس، والرضا بالظاهر من أحوالهم، وعدم التقصي على سرائرهم، أو تتبع دخائلهم، كما تقتضي قبول أعدارهم، والغض عن هفواتهم، وحملهم على السلامة وحسن النية، إذا وقعت هفوة أو حصلت زلة فليس من الأدب وليس من الخلق الحسن المسارعة إلى هتكها والتعجل في كشفها فضلا عن التحدث بها وإفشائها. ولعل أقوى شاد لنا في التجاوز عن الهفوات ما فعله النبي صلى الله عليه وسلم يوم فتح مكة في موقف حاطب بن أبي بلتعة، عليه وسلم يوم فتح مكة في موقف حاطب بن أبي بلتعة، عليه وسلم مع أن الرسول صلى الله عليه وسلم كان يدعو (اللهم خذ عليه وسلم مع أن الرسول صلى الله عليه وسلم كان يدعو (اللهم خذ العيون والأخبار عن قريش حتى نبغتها في بلادها) (ابن هشام، ١٩٧٧م)،

هل وظيفة المسلم أن يلوك أخطاء الناس ويتتبع عثراتهم، ويعمى أن يرى حسناتهم، وكأنه لا يعرف و لا يرى إلا كفة السيئات؟ أليس في عيوبه ما يشغله عن عيوب الناس؟!

المسلم الناصع شفوق بإخوانه، رفيق بهم، يحب لهم الخير كما يحبه لنفسه، ويجتهد لهم في النصح كما يجتهد لنفسه. أما الفظ القاسي صاحب القلب الغليظ، فقد قضت سنة اللَّه، نفرة الناس منه، فلا تقبل منه دعوة، ولا يسمع منه توجيه، ولا يرتاح له جليس (فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظَّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لِاَنفَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَلْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَرَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ إِنَّ اللّه يُحِبُ الْمُتوكِّلِينَ) (آل عمران، 10م، 10م).

وعلى قدر ما يمسك الإِنسان نفسه، ويكظم غيظه، ويملك لسانه تعظم منزلته عند اللَّه وعند الناس.

وعلى قدر ما يتجاوز عن الهفوات، ويقيل من العثرات تدوم مودته ويأنس الناس به إنكم لن تسعوهم بأخلاقكم، الناس به منكم بسط المحيا وطلاقة الوجه.

إن المخلص في المودة الصادق في المحبة لا يــرى لنفســه فضــلاً علــى غيــره، ولا يكون عونا للشيطان على صاحبه، روي أن أبــا الــدرداء رضــي اللَّه عنــه مــر علــى رجل قد أصاب ذنبا والناس يسبونه فقال: أرأيتم لــو وجــدتموه فــي قليــب ـــ أي في بئر ــ ألم تكونوا مستخرجيه؟ قالوا: بلى، قــال: فــلا تســبوا أخــاكم، واحمــدوا اللَّه الذي عافاكم).

الرفق بكل المخلوقات وهي أمم أمثالنا فعلينا ان نرفق بها وخصوصاً الأليفة التي نحمل عليها أمتعتنا من الدواب، عن عائشة رضي الله عنها، أنها كانت مع النبي صلى الله عليه وسلم في سفر، على بعير صعب فجعلت تصرفه يميناً وشمالاً فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (يا عائشة عليك يميناً وشمالاً فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (يا عائشة عليك بالرفق فإنه لا يدخل في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه) (مسلم، بالرفق فإنه لا يدخل في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه) (مسلم، الملاء وتودد إليها فاعفوا واصفحوا ألا تحبون أن يغفر الله لكم. يقول سبحانه: (ألم يأن لِلله خِينَ أوتوا أن تحشيع قُلُوبُهُم لِذِكْرِ الله وَمَا نَزلَ مِن الْمَقُ وَلَا يكُونُ وا كَالله فَاسِقُونَ) الكتابَ مِن قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الْأُمَدُ فَقَسَت قُلُ وبُهُمْ وَكَثِيرٌ مُنهُمْ فَاسِقُونَ) العديد، ١٦) أما إذا زاد الإيمان في القلب وعمرت النفس بدكر الله. اذدادت السماحة وازداد الحلم، واتسع الصدر للناس، فلا يقابل الجاهل بمثل جهله المسام قول سلام عليكم لا نبتغي الجاهلين) (القصص، ٥٥) لابد للمسام أن يأخذ بأحسن الأخلاق، والإخلاص في القول والعمل، (وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ) (البلد، ١٧).

ومن آداب السفر: أن يرفق المسافر بالدابة: (من كان راكباً فلا يحملها ما لا تطيق، ولا يضربها في وجهها، فإنه منهى عنه، ولا ينام عليها فإنه يثقل بالنوم، وتتأذى به الدابة، كان أهل الورع لا ينامون على الدواب إلا غفوة، قال صلى الله عليه وسلم، ولا تتخذوا ظهور دوابكم كراسي) (البخاري، ٢٠٠٣م، ٢٠١) ويستحب أن ينزل عن الدابة غدوة وعشية، إن في كل كبدة حُراء أجر قال أبو الدرداء رضي الله عنه لبعير له عند الموت، (أيها البعير لا تخاصمني إلى ربك فإنى لم أك أحملك فوق طاقتك).

(المشقة تجلب التيسير) (السيوطي، ١٩٨٣، ٧٥–٧٦)٠

معنى هذه القاعدة: أن الشارع جعل المشقة عاملاً من عوامل التخفيف والتيسير، ورفع الحرج الذي هو أحد مقاصد الشريعة وخصائصها التي أتت بالحنيفية السمحة التي لا تجعل عذر لمكلف بالتنصل من أحكامها لمشقة أو ضرورة.

ISSN: 1858-8891

ودليل هذه القاعدة : قال تعالى (يُرِيدُ اللّــهُ بِكُــمُ الْيُسْــرَ وَلاَ يُرِيــدُ بِكُــمُ الْعُسْــرَ). (البقرة ١٨٥) وقال تعالى: (يُرِيدُ اللّهُ أَن يُخفِّــفَ عَــنكُمْ وَخُلِــقَ الإِنسَــانُ صَــعِيفاً) (النساء، ٢٨).

ومن السنة المطهرة: قوله صــلى اللَّه عليــه وســلم (يســروا ولا تعســروا وبشــروا ولا تنفروا) (البخاري، ٢٠٠٢م، ٥٧٧٥)٠

تكاد هذه القاعدة بمضمونها ومعناها تستوعب جميع الرخص الشرعية، حتى قال العلماء: إن جميع الرخص الشرعية تخرج من هذه القاعدة،

ومن أمثلتها المرض، ومن رخصه: التيمم عند مشقة استعمال الماء وكذلك في الجراحة، والقعود في الصلاة، والجمع بين الصلاتين، والفطر في رمضان، والصلاة مضجعا إذا عجز عن القعود، وبالإيمان إذا عجز عن تعاطي الأفعال، وإباحة ما يحتاج إليه من محظورات الحج – مع الفدية – والاستنابة في رمي الجمرات إذا عجز عنه، والتداوي بالنجاسات – على المذهب – إذا لم يقم غيرها مقامها، وترك الجمعة والجماعات مع ثبوت أجرها له إذا كان عادته الصلاة في جماعة، لقوله صلى اللَّه عليه وسلم: (إذا مرض العبد، أو سافر، كتب له من الأجر ما كان يعمله صحيحا مقيما)، (الزركشي، ١٤٠٢هـ، ١٦٥).

إذا ضاق الأمر اتسع وهذه القاعدة متفرعة من قاعدة (المشقة تجلب التيسير) ومفادها أنه إذا طرأت مشقة على الناس من حكم شرعي في الأحوال العادية جاز لهم الترخص في الأحكام وعدم الترام القواعد العامة المطردة وخفف عليهم بأخذ الأيسر والأسهل ما دام هناك حرج وضيق، لقوله تعالى (١٠٠٠ ليُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ٠٠٠) (سورة البقرة، ١٨٥) وقوله سبحانه وتعالى (لاَ يُكلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا٠٠٠) (البقرة، ٢٨٦) ومن تطبيقات هذه القاعدة أن المدين المعسر تؤجل مطالبه إلى وقت اليسار أو يسقط عنه

الدين، وقبول شهادة النساء والصبيان في المواضع التي لا يحضرها الرجال كالحمامات حفاظاً على حقوق الناس،

ISSN: 1858-8891

## أدلة رفع الحرج في حالة المشقة:

## أُولاً: القرآن الكريم:

بعض من الآيات القرآنية العظيمة التي ترفع الحرج في حالة المشقة، قال تعالى: (ذَلِكَ تَحْفِيفُ مِّن رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ) (البقرة، ١٧٨)، قال تعالى: (يُرِيدُ اللّهُ نَفْساً بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ) (البقرة، ١٨٥)، قال تعالى: (لاَ يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا ٠٠٠ رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلْته عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا) إِلاَّ وُسْعَهَا ٠٠٠ رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلْته عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا) (البقرة، ٢٨٦)، قال تعالى (يُرِيدُ اللّهُ أَن يُخفِّ فَ عَـنكُمْ وَخُلِقُ الإِنسَانُ ضَعِيفاً) (النساء، ٢٨)، قال تعالى: (مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَج)، (المائدة، ٦)، قال تعالى: (فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَـوْ كُنـتَ فَظّاً عَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُّ وَاللّهُ مِنْ حَوْلِك) (الراعمة وَمَن الله لِنتَ لَهُمْ وَلَـوْ كُنـتَ فَظّاً عَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُ وَمَن قُدُر عَلَيْهِ رِرْقُهُ فَلْيُنفِقُ مِمَّا آتَاهُ اللّهُ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْساً إِلَّا مَا آتَاهَا اللّهُ لَا يُكلِّفُ اللّه نَفْسا أَ إِلَّا مَا آتَاهَا اللّهُ لَا يُكلِّفُ اللّهُ نَفْسا أَ إِلَّا مَا آتَاهُ اللّهُ لَا يُكلِّفُ اللّه نَفْسا أَ إِلَّا مَا آتَاهُ اللّهُ لَا يُكلِّفُ اللّه نَفْسا أَ إِلَّا مَا آتَاهُ اللّهُ لَا يُكلِّفُ اللّه مُ نَفْسا أَ إِلَّا مَا آتَاهُ اللّهُ لَا يُكلِّفُ اللّهُ لَا يُكلِّفُ اللّهُ لَا يُكلِّفُ اللّهُ لَا يُعَرِي عُسْر يُسْراً)، (الطلاق، ٧).

#### ثانياً: السُنة النبوية:

بعض من الاحاديث التي ترفع الحرج في حالة المشقة، قال صلى الله عليه وسلم: (إنّ اللّه يحب أن توتى رخصه كما يكره أن توتى معصيته) الإمام أحمد، رقم (٥٨٣٢) عن النبي صلى اللّه عليه وسلم أنه قال لعمران بن حصين: (صلي قايماً وإن لم تستطع فقاعداً فإن لم تستطع فعلى جنب، وإن لم تستطع تومي ايما) وزاد النسائي وقال وان لم تستطع فمستلقياً) (البخاري، ٢٠٠٣م، رقم ١١١٧)، قال صلى اللّه عليه وسلم: (إذا حلفت على يمين فرأيت غيرها خيراً منها فأت الذي خير وكفر عن يمينك) النسائي، كتاب النذور والأيمان، قال صلى اللّه عليه وسلم: (ليس من البر الصيام في السفر) (البخاري، ٢٠٠٣م، رقم (١٩٤٧)).

قال صلى اللَّه عليه وسلم :(الصائم في السـفر، كـالمفطر فـي الحضـر) رواه ابــن ماجه

الخطاب الإِسلامي يراعي في كل جوانب المصالح العامة، وينطلق من منظور شمولي يعتمد التيسير والتشدد، وذلك شمولي يعتمد التيسير والتسهيل والابتعاد عن التنفير، والتشدد، وذلك

لإدامـة تفعيـل الـنص الـديني، ومواصـلة تـأثيره الإيجـابي فـي حيـاة الأمـة المسـلمة، ففي السـيرة مـن المواقـف الواضحة التـي تـدلل عـن التيسـير والتخفيف الذي أمر به النبي صلى اللَّه عليـه وسـلم: فلقـد غضـب النبـي صـلى اللَّه عليه وسلم، حينما علم بأحد من أصـحابه يطيـل الصـلاة بالنـاس، فتوجـه إليه قائلاً: (أفتان أنـت يـا معـاذ) (البخـاري، ٢٠٠٢م، رقـم/٦٧١)، وهـذا يعنـي أن التشـدد والغلـو والتعسـير، والصـعوبة سـبيل لفتنـة النـاس فـي ديـنهم، وابتعادهم عنه، فإذا كانـت إطالـة الصـلاة سـبباً فـي فتنـة النـاس، مسـلمين وغير مسلمين عن الدين الحنيف ، أليس هذا سـبيلاً لصـد النـاس عـن الـدخول في الإسلام.

## أثر المشقة في ترك ركن أو شرط من العبادة

### أثر المشقة في ترك ركن من العبادة:

لا شك أن للمشقة أثر، الأثر قد يترتب عليه رخصة مثل ترك ركن أو شرط في العبادة، وهذا الترك محظور أو محرماً أصلاً، لكن حينما توجد مشقة فإن الفعل الناتج عنها، المتعلق بالعبادة، وهو ترك ركن أو شرط فيها، له حكم جديد يختلف باختلاف نوع العبادة ونوع الركن أو الشرط باختلاف المشقة.

مثلاً: (القيام) القيام ركن من أركان الصلاة فالتصلي من جاوس للقادر على القيام والتعالى: (٠٠٠ وَقُومُومُواْ لِلّهِ قَانِتِينَ) (البقرة، ٢٣٨) يقول الإمام الصفطي: (وأما من عجز عن القيام مستقلاً فيقوم مستنداً، فإن عجز جلس مستقلاً ثيم مستنداً، فإن عجز جلس مستقلاً، ثم مستنداً، ثم على جنبه الأيمن، ثم على جنبه الأيسر، ثم على طهره، ثم على بطنه، ٠٠٠ وهنا مسألة تقع كثيراً للمسافرين في البحر، وهي أن شخصاً بسفينة وهو جالس في مقعدها، ولا يمكنه أن يصلي في مكان آخر، فإن مقوساً لكون سقفه غير مرتفع، فإن كان يمكنه أن يصلي في مكان آخر، فإن لم يمكنه أن يصلي وهو جالساً، ولا يبحوز له أن يصلي وهو جالساً، وإن صلى وهو جالس بطلت صلاته ١٠٠٠) (الصفطي، ٢٠٠٦م،

## أدلة أصحاب القول الأول:

روى البخاري وأبو داود عن النبي صلى اللَّه عليه وسلم أنه قال لعمران ابن حصين: (صلى قائماً، فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلى جنب، توميء إيماء) وزاد

النسائي: (وقال وإن لم تستطع فمستلقيا) (نصب الراية ٢/ ١٧٥٠ وفتح الباري ٢/ ٥٨٧)

وجه الدلالة: أن النبي صــلى اللَّه عليــه وســلم أمــره أن يصــلي كيــف يســتطيع ، ولم يأذن له أن يتركها مع وجود العقل،

لقوله صلى اللَّه عليه وسلم: (إذا أمرتكم بأمر فاتوا منه ما استطعتم) (صحيح مسلم،١٩٨٤م، ٧/ ٩١)

وجه الدلالة: أن العاقل يستطيع إجراء أفعـال الصـلاة علـى قلبـه، فـلا تسـقط عنه.

- 1- لأنه ما زال مكلفاً مسلماً، عاقلاً، بالغاً— فلزمته الصلاة، لعلة التكليف، كالقادر على الإيماء برأسه، (الشربيني، ١٩٥٨م ، ج١، ٥٥).
  - 2- لقدرته على الإيمان مع النية، فكذلك الصلاة، (ضوبان، ١٩٨٥م، ج١، ١٣٠)٠

## أدلة أصحاب القول الثاني:

١- لقوله تعالى: (لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ)
 (البقرة ٢٨٦).

وجه الدلالة: أن الصلاة أفعال، وليست نية فقط، وحينما يعجز عن الأفعال، فإنه يعجز عنها بالكلية، فتسقط، لأنه غير مكلف فوق طاقته، (الخبازي، 1٤٠هـــ، ٢/ ١٤٩).

٢/ عن ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال في المريض: (إن لم يستطع قاعداً، فعلى القفا يومي، إيما، فإن لم يستطع فالله أولى بقبول العذر). (سبل السلام، ١/ ٢٠)

وجه الدلالة: أخبر النبي صلى الله عليه وسلم أن هذا العاجز عن الإِيمان معذور عند الله تعالى في هذه الحالة، فلو كان عليه الإِيماء بغير ذلك، لما كان معذوراً. (ابن القيم، ١٤٢٩ه، ج١، ١٠٧).

٣/ روي عن أبي سعيد الخدري أنه قيل له في مرضه: الصلاة ، قال: قد
 كفانى، إنما العمل في الصحة (الخبازي ، ١٤٠٣هـ.، ٢/ ١٤٩).

٤/ لا بد لتوجه الخطاب من القدرة مع العقل، فإذا اختلف أحدهما اختلف توجه الخطاب، فلا تكليف، وهذا غير قادر، فسقط التكليف وان كان يعقل.
 أن أركان الصلاة تؤدي بالأعضاء الظاهرة، فإما الباطنة، فليست بذي حظ من

أركانها، بل ذات حظ من الشرط، وهـو النيـة، وهـي قائمـة أيضـاً عنـد الإِيمـان فلا يؤدى به الأركان.

ISSN: 1858-8891

أقيم إيماؤه بالصلاة بالنص، والنص بالإيماء بالرأس، فلا يقام غيره مقامه لأن الصلاة على المعذور، لا بتضييعه القدرة بقصده فلا مسؤولية عليه (الشوكاني، ١٢٥٠هــ، ٢/ ٣٥٥).

## أثر المشقة في أباحت المحظورات للمحرم:

ومثال لذلك: أثر المشقة في ترك شرط مـن شـروط العبـادة، وهـو تـرك الطهـارة لفاقد الطهورين: فاقد الطهـورين هـو فاقـد المـاء والتـراب، كـأن حـبس فـي مكان ليس فيه واحد منهما، أو موضـع نجـس لا يمكنـه إخـراج تـراب طـاهر، أو كان وجد ما هو محتاج إليه لنحـو عطـش، أو وجـد تـراب نـدياً ولـم يقـدر علـى تجفيفه بنحو نار، ومثله المصـلوب، وراكـب سـفينة لا يصـل إلـى المـاء، ومثلـه من عجز عن الوضـوء و التـيمم معـاً بمـرض ونحـوه، كمـن كـان بـه قـروح لا يستطيع معهـا مـس البشـرة بوضـوء ولا تـيمم، وحكمـه يتـردد بـين رأيـين: إيجاب الصلاة عليه عند الجمهور مع الإعـادة عنـد الحنفيـة والشـافعية، وعـدم الإعـادة عند الحنابلة وسقوط الصـلاة عنـد المالكيـة علـى المعتمـد، (الزحياـي، الإعـادة عنـد المالكيـة علـى المعتمـد، (الزحياـي،

معلوم أن الطهارة شرط في كثير من العبادات كالصلاة، وهي واجبة بالكتاب والسنة: قال تعالى: (وَإِن كُنتُمْ جُنُباً فَاطَّهَرُواْ) (المائدة، ٦) وقال تعالى: (وَثِيَابَكَ فَطَهًرْ) (المحثر، ٤) وبوب الإمام البخاري باباً في كتاب الوضوء: (لا تقبل صلاة بغير طهور) (البخاري، ٢٠٠٢م، ١/ ٨٦)، وقال صلى اللَّه عليه وسلم: (مفتاح الصلاة الطهور) (أبو داؤد ، كتاب الطهارة)،

الأسئلة: الطهارة شرط في كثير من العبادات، كالصلاة وقد يفقد المكلف الطهورين، في بعض الحالات كالمشقة الشديدة، والمرض المانع من الطهورين، في بعض الحالات كالمشقة الشديدة، والمرض المانع من استعمال الماء والتراب، والسفر الذي يبعد المكلف عن وجود الماء والتراب، أو الخوف كمن حال بينه وبين الماء والتراب حريق، أو حيوان مفترس، أو إكراه، كمن حبس في مكان ومنع عنه فيه الماء والتراب، فما هو حكم عبادته التي ينوي القيام بها؟ مثل الصلاة مثلاً، هل يصلي من غير طهارة؟ أم تسقط عنه الصلاة فلا يطالب بها أداءً أو قضاءً؟ أم هل يقضيها؟

# اختلف العلماء في هذه المسألة على أقوال:

القول الأول: يصلي من غير طهارة على حاله، وإلى هـذا الـرأي ذهـب الشـافعية والحنابلة ورواية للمالكية، ومثالـه المسـافر الـذي يسـافر بالطـائرة اليـوم ولـم يجد فيها ماء ولا تراب،

ISSN: 1858-8891

القول الثاني: تسقط عنه الصلاة فلا يصلي ، ولهذا الرأي ذهب المالكية في رواية عنهم (الخبازي، ١٤٠٣هــ، ١/ ٢٥٠).

القول الثالث: لا يصلي حتى يقدر، ثم يقضي، وياتي بصورة الصلاة في وقتها، وإلى هذا ذهب أبي حنيفة والثوري والأوزاعي ورواية للمالكية (ابن عابدين، دت، ١/ ١٦٨).

### أدلة القول الأول:

ما رواه مسلم في صحيحه (أن النبي صلى اللَّه عليه وسلم بعث أناساً لطلب قلادة أضلتها عائشة، فوجدوها فأدركتهم الصلاة، وليس معهم ماء فصلوا بغير وضوء، فشكوا ذلك للنبي صلى اللَّه عليه وسلم، فأنزل اللَّه آية التيمم، فقال أسيد ابن حضير لعائشة جزاك اللَّه خيراً فواللَّه ما نزل بك من أمر تكرهينه إلا جعل اللَّه ذلك لك وللمسلمين فيه خير) (البخاري، من أمر تكرهينه إلا جعل اللَّه ذلك لك الله عليه وسلم، ذلك ولا أمرهم بالإعادة.

وجه الدلالة: أنهم صلوا معتقدين وجوب ذلك عليهم، ولو كانت الصلاة حينئذٍ ممنوعة لأنكر عليهم النبي صلى الله عليه وسلم، ولا يجوز تأخير البيان عن وقت الحاجة، (الشوكاني، ١٢٥٠هـ، ١/ ٢٦٧) لأن الطهارة شرط فلا تؤخر الصلاة عند عدمها، كالسترة، واستقبال القبلة، (الشربيني، ١٩٥٨م، ١/ ٢٥١) لأنه يقدر على الصلاة بحال، فلم يجوز أن يمر الوقت دون الصلاة (الشافعي، ١٩٨٣م، ١/ ٦٨).

الصلاة المفروضة في الوقت إن كانت ناقصة، خير من تفويت الصلاة بعد الوقت وإن كانت كاملة، قياساً على نسيان الطهارة، وفقدان باقي الشروط(الشربيني، ١٩٥٨م، ١/ ٢٥١).

### أدلة القول الثاني:

يقاس على الحائض في سـقوط الصـلاة عنهـا، بجـامع العـذر عـن الطهـارة٠ (الشربيني، ١٩٥٨م، ١/ ٢٥١)٠

### واعترض بما يلى:

إِن هــــذا القيـــاس لا يصـــح، لحـــديث رســـول اللَّه صـــلى اللَّه عليـــه وســـلم: (إذا أمرتكم بأمر، فأتوا منه ما استطعتم).

وقياس الطهارة على باقي الشروط، أولى من قياسها على الحائض، العجز عن الطهارتين هنا، عذر نادر، غير معتاد والحيض معتاد،

#### أُدلة القول الثالث:

قياس على الحائض في تأخير الصوم، وقضاء ما فاتها من الصوم بعد رمضان، بجامع وجود العذر. (ابن عابدين، دن، ١/ ١٦٨) واعتراض أن هذا القياس لا يصح، لأن الصوم يدخله التأخير، بخلاف الصلاة بدليل أن المسافر يؤخر الصوم دون الصلاة. (الشربيني، ١٩٥٨م، ١/ ٢٥١).

والقول الراجح في نظري هو القول الأول: أنه يصلي مــن غيــر طهـــارة وهـــو قـــول الشافعية والحنابلة لما يأتى:

أدلة القول الأول قوية في سندها ومتنها ، ووجـه الدلالـة فيهـا واضـح وصـريح، كما يتضح لنا فـي حـديث السـيدة عائشـة رضـي اللَّه عنهـا، والقيـاس فيهـا صحيح ، فالعلة واضحة، وهي فقدان شرط من شروطها.

القيام بصورة الصلاة جائز باتفاقهم، فالدين أوجبوا عليهم القضاء، قالوا: يأتي بالصلاة صورة، وما خالف ذلك إلا رواية للمالكية، وحكم الصلاة تابع لصورتها، فكيف يصلي صورة وتجزي عنه صورة، ولا تجزي حكماً؟ فإجزاؤها حكماً أولى من إجزائها صورة، والدليل على ذلك أن متعمد ترك الطهارة دون عذر أو لضرورة، لا يصح له أن يأتي بصورة الصلاة فكيف نوجب على فاقدها بعذر أن يأتي بصورتها؟ ودون أن نعتبره طاهراً؟ فإذا اعتبرناه طاهر فكيف نأمره بالقضاء، وقد أدى صورة الصلاة وأجزته حكماً.

قياس فاقد الطهورين على الحائض في تركها للصلاة، قياس مع الفارق، فالعلة في ترك الحائض للصلاة هي وجود النجاسة الحقيقية، وهي الخبث، الدم – مع وجود النجاسة الحكمية، وهي الحدث ولما كان رفع الحدث ممكناً

لها بالغسل، إلا أنه يلحقها بذلك مشقة شديدة، لاستمرار وجود الخبث، إذ نوجب عليها الغسل كلما رأت الدم، لما كان ذلك أسقطنا عنها الغسل، وبالتالي أسقطنا عنها الصلاة، أما فاقد الطهورين فإن العلة فيه مختلفة، فنجاسته حكمية، وهي الحدث، وهو وصف يصل في الأعضاء ولا توجد نجاسة حقيقية وهي الخبث، فافترقا، ثم أن ترك الحائض للصلاة، ثبت بالنص، ولا نص هنا، واختلفت العلة فبطل القياس.

قياس فاقد الطهورين على الحائض في تركها للصوم قياس مع الفارق، فإن العلة في تركها للصوم هي وجود النجاسة الحكمية، وهي الحدث، وإيجاب القضاء عليها للصوم دون الصلاة، لوجود المشقة في قضاء الصلاة، ولا توجد مشقة في قضاء الصوم، وحيث كان القضاء للصلاة يلحقها به مشقة سقط منها، وكذلك يلق بفاقد الطهورين مشقة في القضاء فيسقط عنه،وبهذا يفترق عن الصوم، فاختلفت العلة وبطل القياس،

إذا علمنا هذا، فأسقطنا عنه القضاء، ولم نسقط عنه الأداء كان لا بد من أن يصلي كما هو دون طهارة، وجود المشقة يبيح الفعل المحرم، تسقط الحرمة عن المكلف ويبقى الدليل المحرم، فهي من جنس الرخصة، الحقيقية التي تبيح الفعل مع بقاء المحرم سقوط الحرمة، (التفتازاني، د.ت، ٢/ ١٢٨) وقد عدها الشاطبي رخصة مجازاً (الشاطبي، د.ت، ٣/ ١٦٥) إلا أن رأي صدر الشريعة أرجح، والخلاق بينها فقط في التسمية، إلا أن الحقيقة واحدة، فحرمة الصلاة من غير طهارة سقطت، لأن العاجز عنها لم يدخل تحت الخطاب، فلا يتناوله، وإنما أصبح فرضه أن يؤديها كما يستطيع، وأبيح لهذا الفعل، إلا أن دليل حرمة الصلاة من غير طهارة لم يسقط.

هل يعيد من صلى من غير طهارة، يرتفع عنه الضرر أم لا؟ مع القول بجواز الصلاة بغير طهارة لفاقدها، اختلف الفقهاء في هذه المسألة على أقوال:

القول الأول: يعيد من صلى كذلك وهو قول الشافعية (الشافعي، ١٩٨٣م، ١/ ٦٨)

القول الثاني: لا يعيد، وهو قول الحنابلة، والمزني، وسحنون، وابن المنذر، القول الثالث: يعيد من صلى لذا في الحضر، ولا يعيد من صلى في السفر، وهو قول بعض الحنفية، (ابن عابدين، د،ت، ١/ ١٦٨).

## الأدلة:

أدلة القول الأول: أنه لـم يصلي كمـا يجزيـه، فوجبـت الإعـادة، (ابـن عابـدين، د٠ت، ١/ ١٦٨) قياسـاً علـى مـن صـلى بالنجاسـة، بجـامع فقـد شـرط الصــلاة، (الشــافعي، ١٩٨٣م، ١/ ٦٨) لأنــه عــذر نــادر ولا دوام لــه، (الشــربيني، ١٩٥٨م، ١/ ١٠٨).

ISSN: 1858-8891

أدلة القول الثاني: حديث قلادة عائشة: ما رواه مسلم في صحيحه (أن النبي صلى اللّه عليه وسلم بعث أناساً لطلب قلادة أضلتها عائشة، فحضرت الصلاة، فصلوا بغير وضوء، فأتوا النبي صلى اللّه عليه وسلم، فدكروا ذلك له، فنزلت آية التيمم، ولم ينكر النبي صلى اللّه عليه وسلم، ذلك ولم يأمر الذين صلوا من غير طهارة بالإعادة، ولو كانت واجبة، لبينها لهم النبي صلى اللّه عليه وسلم، (الشوكاني، ١٢٥٠هـ، ١/ ٢٦٧) ولا يعيد إذا فقد شرطاً من الشروط الأخرى، أنه أدى فرضه على حسب، فكما لو أداه كاملاً (الشوكاني، ١٢٥٠هـ، ١/ ٢٦٧).

أدلــة القــول الثالــث: لأن الغالــب فــي الســفر فقــدان المــاء دون الحضــر (ابــن عابـديـن، د-ت، ١/ ١٦٨).

وفي تقديري القول الثاني هو الراجح: أنــه لا يعيــد، وهــو قــول الحنابلــة وذلــك لما يلي:

إذا أجزنا له الصلاة بغير طهور وجعلناها مجزئة عن الفرض، ولو أمرناه بالإعادة ، فيكون قد أدى الصلاة مرتين مع الأجزاء! وهذا لا يجوز أصلاً، ثم أي الصلاتين تعتبرها الأصل؟ الأولى: فتكون الثانية بإعادة فلا معنى لها، أم الثانية: فتكون الأولى لا ضرورة لها، وقياس من صلى كذلك على من صلى بالنجاسة، قباس مع الفارق، فالذي يصلي بنجاسة، غير عالم بوجودها، لا أشم عليه، فإن علم ولم يزلها فهو آثم، وصلاته باطلة، فإن يستطيع إزالتها، فصلاته مجزئة ولا إعادة عليه،

والذي يصلي مع فقد الطهورين، فهو عالم بوجود الحدث، ولا يستطيع إذالته، فصلاته كذلك مجزئة ولا إعادة عليه، فافترق القياس، حيث الأول غير عالم بوجود النجاسة، والثاني عالم بوجود النجاسة، مثل حديث عمار بن ياسر، وعمر بن الخطاب، رضى اللّه عنه، ونصه جاء رجال إلى عمار بن الخطاب،

فقال إني أجنبت فلم أصب الماء، فقال عمار بن ياسر لعمر بن الخطاب رضي الله عنه: أما تذكر أنا كنا في سفر أنا وأنت، فأما أنت فلم تصلي، وأما أنا فتمعكت فصليت، فذكرت ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم، فقال النبي صلى الله عليه وسلم كان يكفيك هكذا (فضرب النبي صلى الله عليه وسلم كان يكفيك هكذا (فضرب النبي صلى الله عليه وسلم بكفيه الأرض ونفخ فيهما، ثم مسح بهما وجهه وكفيه)(البخاري، ٢٠٠٢م، وقم٣٤٣).

وجه الدالة: أنهما صليا كما اجتهدا، واعتقدا أنه الصواب ولم يأمرهما النبي صلى الله عليه وسلم بالإعادة.

وجود حالة المشقة هذه وقد بينا فيما سبق نوعها، لما أباحة المحظور، فإنها تبيحه من كل وجه، ومهنى إباحته كما بينا رفع الإثم، ورفع الإثم ورفع الإثم يجعل العمل مجزئاً، وإذا أجزأ فلا إعادة كما يترتب على المشقة إلى ترك الطهارة، فلفاقد الطهورين أثر آخر وهو هل صلى فاقد الطهورين الفرض فقط؟ أم النافلة معه؟ في قول من قال: بأنه يصلي الفرض فقط ، لأنه لا ضرورة في النوافل، وهو قول الشافعية والحنابلة في الأظهر (النوي، معمل ١٩٨١م، ١/ ١٢١) القول الثاني يصلي الفرض وغيره وهو قول لبعض الحنابلة (ابن عابدين، دت، ١/ ٢٧).

الترجيح: يرجح القول الأول: بأنه يصلي الفرض فقط، إذ أن الضرورة تقدر بقدرها، كما هو مقتضى قواعد الضرورة، والضرورة في هذه الحالة هي ما وجد عليه من فقد الطهورين مكتفياً بالفرائض، إذ لا ضرورة في صلاة النوافل(السيوطي، ١٩٨٣، ٨٤).

## أثر المشقة في ترك شرط من العبادة:

والمثال الثاني من أمثلة ترك ركن أو شرط من شروط العبادة في حالة المشقة: ترك بعض محظورات الإحرام في الحج، للمشقة الشديدة، كفاقد الإزار، أو للمرض كحلق رأسه للقمل، إن حلق رأسه أو ربع رأسه أو ثلثه من غير عذر، فعليه دم لا يجزه غيره، لأنه ارتفاق كامل من غير ضرورة، وإن حلقه لعذر فعليه أحد الأشياء الثلاثة لقوله عز وجل: (فمن كان منكم مريضا أو به أذي من رأسه ففدية أو صيام او نسك) (البقرة، ١٩٦٦) وإن حلق دون الربع فعليه الصدقة عند أبى حنيفة (الزحيلي، ١٩٨٥م، ٣/ ٢٧٥).

وجه الدلالة الآية: إن الآية أجازت للمريض، أو المعدور بادى ونحوه، في موضع الحظر أن يحلق مع الفدية عن كعب ابن عجوة، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم، مرّ به زمن الحديبية فقال له: (أيؤذيك هو أمّاك؟ قلت نعم، قال: أحلق رأسك؟ أو صم ثلاثة أيام، أو أطعم ثلاثة أصبع، من تمر على ستة مساكين) (البخاري، ٢٠٠٢م، رقم ١٨١٥) أنها مشقة، والمشقة أثر في التخفيف، واتفق الفقهاء على أن المحرم إذا لم يجد إزاراً لبس السراويل، وإن لم يجد نعلين لبس الخفين، (الشافعي، ١٩٨٨م، ٢٠ /١٠).

#### الأدلة:

ما روي بن عباس رضي اللَّه عنه، أنه قال: (سمعت النبي صلى اللَّه عليه وسلم يخطب بعرفات يقول: (من لم يجد نعلين، فليلبس الخفين، ومن لم يجد إزاراً فليلبس سراويل للمحرم)(البخاري، ٢٠٠٢م، رقم١٨٤١)٠

روى جابر عن النبي صلى اللَّه عليه وسلم مثل ذلك، إن فقد هذه الأُشياء حالة مشقة، والمشقة تغير الحكم الأُصلي إلى الإِباحة بمعنى رفع الإِثم، فيصبح الحكم المتعلق بالمكلف هو إباحة الخفين لفاقد النعلين، وإباحة لبس السراويل لفاقد الإِزار، مع قيام الدليل المحرم، الدال على حرمة لبس الخفين والسراويل للمحرم، فهي رخصة حقيقية، من النوع الثاني لتقسيم الإِمام صدر الشريعة (التفتازاني، دت، ٢/ ١٢٨).

واتفقوا على أن من لبس الخفين، لفقد النعلين فلا فدية عليه، واختلف الفقهاء في الفدية بسبب لبس السراويل لفاقد الإزار على قولين: القول الأول: ليس عليه فدية، وهو قول الإمام الشافعي، وأحمد، وابن حزم، وعطاء، وعكرمة، والثوري، وإسحق، وأصحاب الرأي، وأبي ثورة، وداود (الشربيني، ١٩٥٨م، ١/ ٣٠١)،

القول الثاني: من لبس السراويل فعليه فدية، وهــو قــول أبــي حنيفــة، ومالــك٠ (النووي، ١٩٨٥م، ١/ ١٢٨)٠

#### الأدلة:

أدلة القول الأول: حديث بن عباس رضي الله عنه: (سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يخطب بعرفات يقول: (من لم يجد نعلين، فليلبس الخفين، ومن لم يجد إزاراً فليلبس سراويل)، وجه الدلالة: أنه صريح في الإباحة،

ظاهر في إسقاط الفدية، لأنه أمر بلبسه، ولم يـدكر فديـة، أنـه يخـتص بلبسـه في حالة عدم غيـره، فلـم تجـب بـه فديـة، كـالخفين المقطـوعين، يختلـف القميص في عدم جواز لبسه عـن السـروال، فـي جـواز لبسـه للمشـقة، لأنـه لا يمكن أن يتزر به من غيـر لـبس ويسـتتر بخـلاف السـراويل، وأمـا حـديث ابـن عمر الآتي – الذي استدل بـه المخـالفون – فهـو مخصـص بحـديث ابـن عبـاس وجابر السابقين، (الشربيني، ١٩٥٨م، ٣/ ٢٠١).

## أدلة القول الثاني:

حديث ابن عمر رضي اللَّه عنه: أن رجلاً سأل رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم، ما يلبس المحرم من الثياب؟ فقال رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: (ولا يلبس القميص، ولا العمامة، ولا السراويل، ولا البرنس، (ابن منظور، طح، عدادة برنس) ولا الخفاف، إلا أحد لا يجد نعلين، فيلبس الخفين وليقطعهما أسفل من الكعبين، ولا يلبس من الثياب شيئا مسه الزعفران ولا الورس)().

وجه الدلالة: أن الرسول صلى الله عليه وسلم – استثنى من لا يجد نعلين واجاز له لبس الخفين، ولم يستثني من لا يجد السراويل، فوجبت الفدية لذلك، أن ما وجبت الفدية بلبسه مع وجود الإزار، وجبة مع عدمه (الشربيني، ١٩٥٨م، ٣/ ٣٠١)، قياساً على لبس القميص، بجامع أنهما محظوران، (الشربيني، ١٩٥٨م، ٣/ ٣٠١)، أما إذا لبس المحرم السراويل، لعذر – كبرد أو حر ولبس لأنه لا يجد غيره، فإن الشافعية يوجبون عليه الفدية، لأن الحديث خص من لا يجد الإزار، فبقي أي عدر آخر على الأصل من وجوب الفدية، (الشربيني، ١٩٥٨م، ١/ ٥١٩).

#### الترجيح:

والراجح في نظري هو القول الأول، بأنه لا فدية عليه، تعميماً للحكم بعدم الفدية، بين لبس الخفاف ولبس السراويل، كما هو نص حديث بن عباس الصريح في عدم ذكر فدية ولأنه وجدت حالة مشقة، فأبيح الفعل، وإيجاد غرامة زيادة على الإباحة يحتاج إلى دليل إذ الأصل عدمها، ونعلم من حالات

() أخرجه البخاري كتاب: الحج- باب: ما لا يلبس المحرم من الثياب- رقم (١٥٤٢)

المشقة والضرر، أنه لا كفارة ولا فدية ولا غرامة، على من أخذ بالرخصة فيها، كمن أكل الميتة اضطراراً ونحوه،

#### الخاتمة:

بحمد اللَّه تعالى وبعد توفيقه وبعد أن شارفت الورقة على الختام لقد توصلت لعدد من النتائج والتوصيات:

## أولاً - النتائج:

ا/ إن الخطاب الإسلامي يراعي في كل جوانبه المصالح العامة وينطلق من منظور شمولي يعتمد الرفق والتيسير والتسهيل في كل الجوانب وخصوصاً جوانب العبادات فنجد فيه كثير من التشريعات الرائعات عن الرفق والتيسير والتخفيف على الناس، وهذا ما أمر به النبي صلى الله عليه وسلم.

١/ ان الإسلام صالح لكل زمان ومكان، فيه من المميزات والتشريعات والتسهيلات ما يجعل العودة إلى تطبيقه أمراً سهلاً.

٢/ ومن معالم الدعوة، نجد أحوال يكون فيها العمل الواجب على المكلف
 شاق، وقد شرع الإسلام في هذه الأحوال الاستثنائية أحكام الرخصة،
 للتسهيل والرفق بعباده.

٣/ شرع الإسلام في الأحوال الاستثنائية الشاقة أحكام الرخصة، في حالة الإكراه والمخمصة والدفاع الشرعي وفي حالة السفر والحرج.

\$/ أثر المشقة في ترك ركن أو شرط في العبادة، كالمشقة التي تؤدي إلى
 ترك الطهارة، المشقة التي تؤدي إلى ترك محظور من محظورات الإحرام.

### ثانياً: التوصيات:

١/ دراسة التراث الفقهي الـدعوي خلال الواقع بعيداً عن التعصب، مع الفهم الواضع بمرامي الأحكام الشرعية وتحصيلها وتعليلها، وبناء عليها الأحكام الصحيحة.

٢/ نبذ التعصب الممقوت، الذي يمارسه بعض الدعاة اليوم لمذاهبهم أو الآرائهم، وإن بدأ لهم أنه مجروح، والذي أصبح مزعجاً حتى للسلطات مما دعى تدخلها.

٣/ أوصي الدعاة بتجنب السطحية للنظر في الأحكام الشرعية، والبعد عن
 بناء الأحكام على عللها.

\$/ أدعو الدعاة الباحثين للبحث في مجالات فقه الضرورة والمشقة، وإخراج
 لنا من درر تنفع الناس،

#### المصادر والمراجع:

## أُولاً: القرآن الكريم

- ١٠ ابن القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن قيم الجوزية ١٤٢٩ه بدائع الفوائد طبعة دار عالم الفوائد للنشر، جدة
- بن عابدین، محمد بن أمین بن عمر، (د۰ت)، رد المحتار علی الدر
   المختار (حاشیة بن عابدین)، دار الکتب العلمیة بیروت.
- 3- ابن ماجة، محمد بن يزيد ، ١٤٠٥هجرية، سنن ابن ماجه، دار احياء التراث، لبنان.
- بن هشام، أبو محمد بن عبد الملك، ١٩٧٧م، السيرة النبوية، دار
   العلم للطباعة والنشر، جدة، المملكة السعودية،
- البخاري أحمد بن إسماعيل، ١٩٨١م، صحيح البخاري، المكتبة الإسلامية، السعودية.
- البيهقي في الشعب رقم (٧٧٢٢) بسند ضعيف من حديث
   عائشة.
  - 7- التفتازاني، سعد الدين، (د-ت)، التوضيح، دار الكتب العلمية، بيروت-
- الخبازي، جلال الدين أبو محمد عمر الخبازي ١٤٠٣هـ المغني في
   أصول الفقه ط ١ جامعة أم القرى،
- 9- الزحيلي، وهبة، ١٩٨٥م، الفقه الإِسلامي وأدلته، دار الفكر، دمشق، ط٢.
- 10· الزركشي، بدر الدين، ١٩٨٥م، المنثور في القواعد الفقهية، دار الكويت للطباعة، ط٢٠
- 11. السيوطي، جــلال الــدين عبــد الــرحمن، ١٩٨٣، الأَشــباه والنظــائر، دار الكتب العلمية، بيروت.
  - 12 الشاطبي، أبو اسحاق بن موسى (د٠ت)، الموافقات، دار الفكر، بيروت٠
    - 13- الشافعي- محمد بن إدريس ١٩٨٣م —الأُم دار الفكر بيروت-

- 14- الشربيني، الخطيب محمد، ١٩٥٨م، المغني، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر
- 15- الشــربيني، محمــد ١٩٥٨م مغنــي المحتــاج ط مصــطفى البــابي الحلبي –مصر
- 16 الشوكاني، محمد بن علي بن محمد، نيـل الأُوطـار،١٢٥٠هـــ، مكتبـة الدعوة الإسلامية، شباب الأُزهر.
- 17 الشوكاني، محمـد بــن علــي بــن محمـد -١٢٥٠هـــ –فــتح القــدير دار الفكر –بيروت
- 18 الصفطي، يوسف بـن الشـيع سـعيد -٢٠٠٦م حاشـية الصـفطي علـى شرح بن تركي - القدس للنشر والتوزيع - القاهرة.
- 19. ضـوبان، إبـراهيم بـن ضـوبان ١٩٨٥م –منـار السـبيل مكتبــة المعارف – الرياض
  - 20 العلامة ابن عابدين حاشية ابن عابدين التراث العربي٠
- 21- الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد، ٢٠٠٦م، إحياء علوم الدين، دار الفكر، دمشق
- 22- مسلم، أبو الحسـن القشـيري، ١٩٨٣م، صـحيح مسـلم، دار الفكـر بيـروت لبنان.

الحجاج التكارنة في السودان حسب مشاهدات الرحالة بوركهارت والآخرين د• الأُمين عثمان شعيب الحاج<sup>(\*)</sup>

د· محمد المصطفى أبو القاسم إسماعيل<sup>(\*)</sup>

ISSN: 1858-8891

#### مستخلص البحث:

هدفت هذه الدراسة الوقوف على ارتياد الطرق التي ساكها الحجاج التكارنة من موطنهم الأصلي بالسوداني الغربي قاصدين الأراضي المقدسة لأداء فريضة الحج وتبعات هذه الرحلة، تتمثل مشكلة البحث في الطرق التي سلكها التكارنة وميزة كل طريق ومن هم سالكيه، استخدم الباحثان في الدراسة المنهج التاريخي الوصفي التحليلي والمنهج الاستقرائي، توصلت الدراسة لعدد من النتائج أهمها ما يلاقيه الحجاج التكارنة في رحلتهم هذه من مصاعب ومتاعب والتغلب عليها بالعزيمة والإصرار.

#### مقدمة:

الحمد للّه والصلاة والسلام على أفضل الخلق أجمعين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم وبعد: لا يخفى ما للحج من آثار عظيمة في تهذيب النفوس وتذكيتها، قال تعالى: (وَأُذِنْ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَاتُثُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ وتذكيتها، قال تعالى: (وَأُذِنْ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَاتُثُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرِ يَاتُّينَ مِنْ كُلِّ فَجٍّ عَمِيقٍ)(الحج: ٢٧)، أي أن يتقاطر الناس على البيت من كل فج، رجالاً يسعون على أقدامهم في حالة الفقر والعدم، أو ركباناً على وسيلة تنقلهم في حالة الغنى والقدرة على اقتنائها، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (وَالْحَجُ الْمَبْرُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَاءٌ إِلَّا الْجَنَّةُ)(مسلم، د.ت، ج٢، ٩٨٣) ومن أجل هذا قام أهل السودان الغربي بتحمل المشاق والصعاب لتحقيق غاية من أسمى الغايات وأنبلها وهي أداء فريضة الحج،

ساعد موقع السودان الجغرافي كمعبر للأراضي المقدسة في دخول عدد من أبناء غرب ووسط إفريقيا المسلمين الذين دخلوا بغرض المرور للحجاز لأداء فريضة الحج، والمقصود بغرب إفريقيا بلاد السودان الأوسط والغربي التي تمتد من دارفور شرقاً حتى ساحل المحيط اللأطلنطي غرباً التي عرفت ببلاد التكرور، فكان اهتمام بوركهارت بهذه الطائفة من الزنوج المسلمين

<sup>(\*)</sup> كلية الآداب والدراسات الإنسانية جامعة دنقلا

<sup>(\*)</sup> الأستاذ المشارك بجامعة النيلين كلية الآداب قسم التاريخ

(التكرور) والطرق التي يسلكونها من بلادهم يقصدون فيها مكة المكرمة للحج وطلباً العلم عبر مرافئ البحر الأحمر الثلاث: مصوع أو سواكن أو القصير، من هم التكارنة:

يقول بوركهارت: () الحجاج أو الزنوج أو الآتكارنة (واحدهم تكروري) وليس اسمهم هذا نسبة إلى بلد تكرور كما يتبادر إلى أذهان القوم في الشرق كما ظنَّ جغرافيو العــرب جميعاً خطأ، ولكنَّه مشتق من الفعل تكرر (أي تنقًى) بمعنى أن مشاعرهم الدينيــة تنقَّت وتطهَّرت بحفظ القرآن وبالحج، ويطلق هذا الاسم على جميع الزنوج القادمين من الغرب — مهما اختلفت أوطانهم — طلباً للعلم أو سعياً إلى بيت اللَّه الحرام، وهم لا يسمون أنفسهم تكارنة حتى يبلغوا إقليم دارفور(بوركهارت، ٢٠٠٧م، ٣٢١).

يبدو أن الرحالة بوركهارت لم يكن موفقاً في نسبة لفظة تكرور إلى التكرُّر بمعنى الطهر والنقاء، ونظراً لما يتمتعون به من تقوى وورع وصدق وأمانة، فلا نجد هذه الكلمات مستعملة في اللغة العربية لتدل على هذا المعنى، بل لا نجدها تطلق على أي شعب أو جماعة إسلامية تتحلى بتلك الصفات، وما كان ينبغي له إهمال الجانب التاريخي للإسم ورفض آراء من سبقه من الرحالة والمسافرين والجغرافيين والمؤرخين دون إيراد أدلة مقنعة.

من المرجح أن المصطلح (تكرور) نسبة إلى مدينة تكرور التي ربما نشأت كعاصمة للشعب الفولاني في بلاد سنغامبيا منذ الألف الأول قبل الميلاد(برايما ماري، ٢٠٠٠م، ٣٢٣)، ومما يؤكد أن مصدر المصطلح غير ما ذكر

<sup>()</sup> يوهن لودفيك بركهارت (١٨٤٠-١٩٠٥م) Johann Ludwig Burckhart ويسميه الإنجليز "جون لويس": مستشرق سويسري رحالة. ولد في لوزان. ودرس في ليبسيك وغوتنجن في ألمانية. وزار انجلترة سنة لويس": مستشرق سويسري رحالة. ولد في لوزان. ودرس في ليبسيك وغوتنجن في ألمانية. وزار انجلترة سنة القرآن وتفقه بالدين الإسلامي. وزار تدمر ودمشق ومصر وبلاد النوبة وشمالي السودان، ثم مضى إلى الحجاز مسلماً أو متظاهرا بالإسلام وتسمى بإبراهيم ابن عبد الله، فأدى مناسك الحج وقضى بمكة ثلاثة شهور، ثم عاد إلى القاهرة (سنة ١٨١٥) وقد أخذ منه الإعياء كل مأخذ. وفي السنة التي بعدها زار سيناء وعاد إلى القاهرة في يونيه (١٨١٦) وكان يعتزم السفر إلى فزان، ليبدأ منها رحلة جديدة للاستكشاف، ولكنه مرض وتوفي في القاهرة، موصيا بمجموعة مخطوطاته إلى جامعة كمبردج. وكتاباته كلها تدور حول رحلاته. كرحلة للشام والأراضي المقدسة، و "رحلة لجزيرة العرب" و "معلومات عن البدو والوهابيين" و "رحلة للجزيرة مع مذكرات عن حياة البدو". وقد تولت الجمعية الإفريقية بانجلترة نشرها. وله بالعربية " أمثال عربية – ط " مع ترجمتها إلى الإنجليزية. انظر الزركلي، الأعلام، ج٨، دار العلم للملايين، ط ١٠٥٠ ٢٠٠٢م، ص ٢٦٤-٢٥٥

بوركهارت أنّه جاء بأشكال مختلفة على ألسنة الشعوب الإفريقية الأخرى والعربية كالتكرور والتكارير (على وزن شناقيط نسبة لعاصمتهم شنقيط… وسناهير ومناصير)، فالأصل هـو (التكرور)، والتكارنة والتكارين والدكرور كما في مصر، حيث أطلق على بولاق بولاق الدكرور، وهـم قبائل الفولاني أو الفلاتا وموطنهم الأول السنغال، ويبدو أن أسباباً حضارية وثقافية ميزت هؤلاء الفلاتا مما جعل الناس يطلقون على كـل سكان غـرب إفريقيا مصطلع التكرور أو التكارير، وبذات الفهم فقد امتد ذلك حتى عصرنا الحديث، إذ نجد أن الناس يطلقون كلمة فلاتا على القادمين مـن الغـرب الإفريقي بدلاً عـن تكرور لذات الأسباب، وحتى البرنو والبرقو والباقرما والهوسا صاروا ينتسبون ويصنفون ضمن الفلاتا مع أن الفلاتا هـم الفولان، وهـم التكرور بخاصة بعـد ويصنفون ضمن الفلاتا مع أن الفلاتا هـم الفولان، وهـم التكرور بخاصة بعـد ويام دولة مالي الإسلامية حتى قيـام وازدهـار الخلافـة الصـكتية (١٨٠٠–١٩٠٩م) ونلحظ أن السلطان محمد بيلو فـي كتابـه (إنفـاق الميسـور) القـول بمصـطلح ونلحظ أن السلطان محمد بيلو فـي كتابـه (إنفـاق الميسـور) القـول بمصـطلح تكرور (محمد بلو، ١٩٠٤م).

عن لفظة تكرور فقد قال عنها ابن خلكان: إنهم جنس من السودان وهم لا ينتسبوا إلى أب ولا أم وإنّما اسم للأرض التي هم فيها وسمي جنسهم باسم أرضهم(الناصري، د.ت، ج٢، ١٠٣؛ السلاوي، د.ت، ج٥، ١٠٣). وتكُلرُورُ: بلاوي، بالله مهملتين: بلاد تنسب إلى قبيل من السودان في أقصى جنوب المغرب، وأهلها أشبه الناس بالزنوج(الحموي، ١٩٩٥، ج٢، ٣٨؛ محمود، ٢٠٠٦م، ١٦١). وتكرور: مدينة في بلاد السودان بلغت من الشهرة شأواً عظيماً، وهي مدينة لا سور لها، وأهلها مسلمون وكفار، والملك فيها للمسلمين(القزويني، د.ت، ١٥٥). وقد ورد اسم تكرور في مصادر مختلفة كتتكرور ودكرور وتكارير وتكارين وتكارنة وتكارزة(أبو القاسم، ٢٠٠٦م، ٤٠٩).

ويجدر بنا أن ندكر أن هنا أن كثيراً من الرحالة والجغرافيين تحدثوا عن التكرور قبل زيارة بوركهارت كالإدريسي والقزويني من بعده (القزويني: ١٩٦٠م، ٢٦). ومنذ بداية القرن التاسع عشر تقريباً نجد مصطلح "تكرور" صار يطلق على أهل ودًاي وبرنو وباقرما وكتكو ومندرة مع اختفاء المصطلح بمدلوله الشايع (التونسي، ١٩٦٥م، ١٣٤).

نلحظ أن بوركهارت يصف التكارنة بأنهم زنوج، وهم ليسو زنوجاً، بل جنس من السودان، وقد زار بلادهم ابن بطوطة قد وصفهم بانهم سودان، لأن مصطلح (تكرور) لم يكن معروفاً لديهم في مالي، في حين أن أهل الشرق كانوا يطلقون على منسا موسى (١٣١٣–١٣٣٨م) سلطان تكرور(ابن بطوطة، دت، ٦٠٠- ١٣٤٤، 5-6, 1972, 5-6).

يمكننا أن نستنتج أن المسلمين القادمين من بلاد السودان الغربي من مواطنهم سواء من مالي أو السنغال أو نيجريا أو سواها لأداء فريضة الحج عبر الطرق التي يسلكونها من دارفور لا تطلق عليهم صفة تكروري إلا بعد بلوغهم منطقة السودان الشرقي.

يصف الرحالة جيمس بروس التكارنة بأنهم: (يميلون التجوال أكثر من أيّ شعب آخر، لذلك فهم منتشرون في إفريقيا وآسيا، ويعرفون بعض القراءات، وهم من المسلمين المتشدّدين، والفقراء منهم يقومون – وهم في طريقهم إلى مكة لأداء فريضة الدج – بكتابة التعاويز التي تحمي الإنسان من الحسد والخوف، وتجعله موفقاً في حجه، وهولاء التكارنة أكثر شعوب السودان تمدُّناً، وهم يميلون إلى معاشرة الغرباء، وهده ظاهرة قلما توجد في الشعوب الإفريقية الأخرى) (Bruce, 1904, vol.3. 368)؛ نسيم مقار، ١٩٥٥م، ١٨)،

صفوة القول أن التكرور هـو اسـم لشعب كبيـر مـن القبائـل الحاميـة أسـس مملكة إفريقيـة قديمـة جـداً امتـدت مـن غـرب السـودان إلـى سـواحل بحـر الظلمات في أراض شاسعة تزيـد عـن مسـاحة الجزيـرة والعـراق والشـام معـاً، ضمت تلك المملكة أراضي المنـاطق المعروفـة اليـوم سياسـياً بالسـنغال ومـالي ونيجيريا والنيجر وتشاد وصولا إلى حدود دارفـور فـي السـودان، ويـذهب بعـض المؤرخين، خاصة العرب منهم، إلى إن اسـم تكـرور هـو اسـم لمدينـة علـى نهـر السـنغال الحـالي وكانـت عاصـمة مملكـة التكـرور(ابن خلـدون، ١٩٨٨م، ج٢، السـنغال المقريزي، ١٤٨٨هـ، ج٤، ٢٦٠؛ القلقشندي، د-ت، ج٥، ٢٧٥).

يبدو إن المهاجرين الزنوج من بلاد السودان الغربي والأوسط (التكارنة) الدين يقصدون الحج يختلفون في أعمارهم ومستوى تعليمهم والأعمال التي يمارسونها لتعينهم على الوصول إلى أهدافهم قبل وبعد أداء فريضة الحج،

فئة منهم تعمل في مجال التجارة بأنواعها المختلفة أو الزراعة، ومنهم من يواصل الدراسة في الخلاوي، والبعض منهم يتزوج وينجب الأطفال من العوائل أو الأسرة التي قطن بمدنها أو قراها ويعود إلى بلاده بكامل أسرته، ومنهم من لا يفكّر في العودة أصلاً بهدف المجاورة،

ISSN: 1858-8891

# وصف عام لعتاد الحاج التكروري:

وبعض تكارنة دارفور وكردفان على شيء كثير مــن اليســـار، وهـــم يتــاجرون فــي رحلــتهم أثناء رحلتهم، على أن أكثرهم يُعــد مــن الفقــراء، وهــم يخرجــون فــي رحلــتهم إلى مكة ومنها يعودون إلى أوطانهم ولا مورد لهــم إلا مــا يجــود بــه الخيــرون ومــا يكسبون بعرق جبينهم فــي الطريــق، وعتــاد الحــاج مــنهم – وهــو لا يتغيــر – خرق يئتزر بهــا حــول الخاصــرة، وعمامــة صــوفية بيضــاء ، وجــراب مــن الجلــد يحمله على عصا طويلة فــوق كتفــه، وكــيس مــن الجلــد يحتــوي علــى كتــاب للصلوات أو نســخة مــن بعــض ســور القــرآن، ولــوح مــن الخشــب طولــه قــدم وعرضه ست بوصات يكتــب عليــه الصــلوات ليحفظهــا، ومحبــرة مصــنوعة مــن قرعـــة صــغيرة ، وقـــدح يشــرب بـــه الحــاج أو يجمــع فيـــه الطعــام مــن المتصدقين، ووعاء صــغير مــن الفخــار للوضــوء، ومســبحة طويلــة مــن الخــرز تدلى في طيًات كثيرة حول عنقه (بوكهارت، ٢٠٠٧م، ٣٢٣).

يمكننا القول أن الرحلة الطويلة التي يقطعها الحجاج التكارنة من بلاد السودان الغربي بهذه الصفات مروراً بمناطق قد يختلف فيها المناخ والظروف البيئية تعرضهم للأوبئة والأمراض التي ربما تفتك بالبعض منهم لقلة ملابسهم ويهلك عدداً منهم جوعاً وإعياءً ويقتل بعضاً منهم، على الرغم هذه الحوادث لكنها لم تفت في عضدهم أو تثنيهم عن هدفهم، ويعتبرون من مات في هذه الرحلة شهيداً في سبيل اللّه.

## طرق الحج التى سلكها (التكارنة):

يعتبر بوركهارت أكثر الرحالة الدين تميزوا بوصفهم الدقيق لهده الطرق والقوافل التي تأتي من بلاد السودان الغربي إلى دارفور وكردفان ومنها إلى بلاد السودان الشرقي حتى مواني البحر الأحمر ومنها إلى أرض الحجاز، فيصف لنا الطرق التي يسلكها هولاء الحجيج التكارنة من دارفور بقوله: (يسير التكارنة عادة في جماعات من ستة أشخاص ثم ينضمون إلى قافلة من

القوافل كيفما اتفق، أو يمضون في الرحلة في هــذه الجماعــات وهــم يــذهبون إلــى مكــة بطريــق أســيوط أوطريــق ســنار أو طريــق شــندي)(بوركهارت، ٢٠٠٧م، ٣٢٢).

وقد ازدادت شهرة إقليم دارفور وإقليم رأس الفيل (القلابات) على الحدود السودانية الإثيوبية بسبب حركة التجار والحجيج، فإقليم دارفور – بحكم موقعه الجغرافي – حلقة وصل بين بلاد التكرور وبلاد السودان الشرقي ومنه تتجه القوافل شرقاً وشمالاً. وكان طبيعياً أن يكون إقليم دارفور أول أقاليم السودان الشرقي التي تأثرت بهجرات التكارنة لأسباب اقتصادية ودينية واجتماعية مما أدى إلى قيام مستوطنات لهم، فقد أورد الرحالة براون أثناء رحلته في الفترة من (١٧٩٨ – ١٧٩٨م) أنّه شاهد بعض التكارير كالفلاتا والبرنو وغيرهم ضمن سكان دارفور، وأضاف أن تلك العناصر تشمل الحجيج والتجار وطلاب العلم (الفقراء) وغيرهم ( 269 : 1806 . 1806 وجنوب وافور التونسي، تشحيذ الأذهان، ١٣٧).

ومن جانب آخر، فمنذ منتصف القرن الثامن عشر الميلادي ظهر في إقليم رأس الفيل جماعة من التكارير يعتقد بأنهم هاجروا إليه من منطقة رأس الفيل بالقرب من جبل مرة قبل عام ١٧٤٤م، ويقول جيمس بروس أن مدينتي شلقا ورأس الفيل (القلابات) على المدود السودانية الإثيوبية يحديرهما أو يمتلكهما أجانب مسلمون(Bruce, 1904: vol. p.327) وهم التكارير،

ويبدو من كلام كرافورد ونعوم شقير أن تكارير رأس الفيل (القلابـــات) مـــن تكـــارير دارفور، كالكنجارة والبرنو والتكارنة (شقير: ۱۰۲؛ 82 (Krawford, 1951; 92)،

ومن المؤكد أن هؤلاء التكارير انتقلوا من موطنهم الأصلي في غرب إفريقيا إلى دارفور، ثم اتجهوا شرقاً لأداء فريضة الحج وأسسوا مستوطنات لهم على الحدود السودانية الإثيوبية، وصارت القلابات من أهم مستوطناتهم، وقد وصفهم كرافورد بأنهم: سود الألوان إلا أن سوادهم ليس كسواد الزنوج(Krawford, 1951; 72) أما براكينز M. Barkyns الذي زار إثيوبيا في أربعينيات القرن التاسع عشر، فدكر أن حجاج البرنو من دار سلا من

أوائـل التكـارير الـذين اسـتقروا بالقلابـات، إلا أن الحجـاج مـن تكـارير الفـور الستقروا معهم وبتكاثر أعـداد الفـور ممـا شـجع زعـيمهم الشـيخ ميـري علـى قيادتهم ضد البرنو فـأجلوهم وانتقـل البرقـوا إلـى مكـان آخـر( ,1853. vol. 2.237)،

بالإضافة إلى هؤلاء فكان كثير من الرحالة الدين سجلوا زياراتهم إلى مدينة القلابات مثل باركنيز وكراف وبيكر وهنري دوفتني ورسام العراقي أكدوا أن سكان القلابات من التكارير الدين مروا بالإقليم في طريقهم إلى الحج من دارفور ثم عادوا واستقروا به بعد أداء الفريضة وامتهن أغلبهم زراعة القطن، وبتزايد أعداد الحجاج التكارير عبر السنين اكتسبت المدينة مكانة دينية واقتصادية واستراتيجية استلفتت انتباه الأتراك فأقاموا بها الحصون والقلاع ووضعوا بها الحاميات العسكرية منذ عهد خورشيد باشا (١٨٣٦-١٨٣٩م) وازدهرت فيها مشيخة التكارير حتى نهاية القرن التاسع عشر حيث ظلت تمثل نقطة التقاء كل طرق السودان الشرقي ومنها تتجه قوافل الحجاج إلى قندار الإثيوبية ومنها إلى موانئ البحر الأحمر،

### الطريق الأُول – طريق دارفور أسيوط:

يعرف هذا الطريق بدرب الأربعين، وكان السير بين آباره يستغرق أربعين يوماً، ويبدو واضحاً من خلال النقوش أن هذا الطريق كان مستخدماً منذ العصر الفرعوني بمصر وقد استمر استخدامه حتى القرن الماضي، بل ما زال مستخدماً من قبَل ثجًار الإبل القادمين من كردفان وغيرها إلى مصر (صالح، مستخدماً من قبَل ثجًار الإبل القادمين من كردفان وغيرها إلى مصر (صالح، ٢٠١١م، ٢١- ٧٢)، يشير بوركهارت إلى أن التكارنة الوافدين من أقصى الغرب يلتقون في دارفور، ثم يقصد أسيوط القادر منهم على تكاليف الرحلة في قافلة دارفور، وتتطلب الرحلة من المال ما يكفي لشراء الزاد والإبل التي يستلزمها سيوط إلى جدة بطريق القصير (بوكهارت، ٢٠٠٧م، ٣٢٣)،

نفهم من ذلك أن غالبية الذين يسلكون هذا الطريق من علية القوم وساداتهم الذين يملكون من المال والوسائل ما يمكنهم من قطع هذه المسافات الطويلة عبر الصحراء،

## الطريق الثاني – من كردفان إلى سنار:

الحجاج الذين يذهبون عن طريــق ســنار يــأتون مــن كردفــان ويســاكون ثلاثــة طرق هي: طريق سنار، الحبشة، غونــدار، أكســوم، مصــوًع: فييــدأ هــذا الطريــق من سنار مخترقاً أرض الحبشة ماراً بغوندار وأكســوم ينتهــي عنــد مينــاء مصــوع، ويشكو الحجاج التكارنــة معاملــة الأحبـاش المسـيحيين لهــم، إذ يقــدمون لهــم الطعام في عتبة الباب – أي مدخل البــاب – كــأنهم كــلاب علــى حــد تعبيــرهم، ويقدر عدد الحجاج الزنــوج (التكارنــة) المــارين بهــذا الطريــق يتــراوح مــا بــين مائة وخمسين إلــى مــائتين حــاج ســنوياً، وملتقــاهم عنــد الحديــدة بــاليمن، ومنهــا يتخــذون طريقــاً بريــاً إلــى أن يصــلوا مكــة (بوكهارت، ٢٠٠٧م، ٣٢٣)، أمــا طريق ســنار – التاكــا – الحلنقــة – ســواكن: متفــادين بــذلك رحلــة الصــحراء، في شــناد حمــل يحمــل المــاء في شــناء جمــل يحمــل المــاء وللزاد، أو عبر طريق النيل من سنار إلى شندي.

ISSN: 1858-8891

هو أقدم طرق الحجيج التكارير التي ظلوا يسلكونها منذ دخول الإسلام تلك البلاد، وقد ذكر مستشرق زار السنغال عام ١٨١٦م أن هناك طريقاً يصل السنغال بمكة (التونسي، دت، ٤٤-٤٥)، فهذا الطريق هو الذي يمر ببلاد البرنو وكوكا وباقرما وودًاي حتى يصل إلى دارفور وكردفان ثم السير شرقاً ناحية سنار فالقلابات ومنها إلى داخل إثيوبيا حتى ميناء مصوع،

# الطريق الثالث — من دارفور أو كردفان إلى شندي:

يصف بوركهارت أن هذا الطريق يساكه الحجاج التكارنة أكثر من غيره ، والطريق ميسور، فهم — أي التكارنة — أينما ساروا في أرجائه وجدوا الجود والكرم من قوم يفخرون بالتصدق على الحجاج والفقراء ومن شندي يتجهون جميعاً إلى الدامر ، والطريق بين شندي والدامر قلّما يكون خالياً من أفواج الحجاج التكارير فيتالف الفوج من ستة حجاج أو اثني عشر حاجاً فمن الدامر يتفرع طريقان رئيسان لحجاج التكارنة ، فأما أن يتقدمون على جانب النيل تجاه مصر أو يتجهون شرقاً ويسيرون على ضفاف نهر عطبرة حتى قوز رجب ومنها إلى التاكاثم إلى وسواكن ويصف الطريق الأول الذي يتجه إلى مصر مشيراً إلى ما يلاقيه التكارنة من كرم المصريين مقارنة بينه وبين الطريق الثاني بقوله: "إن الطريق الأول طويل ولكن أقل مشقة ، كما أنهم

كلما اقتربوا من مصر كلما ازداد ما يصادفونه من كرم وسط سكان النيل، ويتعرض التكارنة لنهب الشايقية وممتلكاتهم البسيطة ، تكون في مأمن من دارفور إلى شندي حيث تتولى الحكومة حمايتهم، ولكن من شندي يبدأون في التعرض لمعاملة مختلفة، ففي أثناء وجودهم في شندي يستبدلون عادة كل ما يملكونه بالذهب الذي في استطاعتهم أن يخبئوه بكل سهولة أكثر من أي سلعة أخرى، ولكن الناس عرفوا عنهم هذه العادة، فبدو عطبرة والتاكا وكذلك الشايقية يقومون بتفتيشهم تفتيشاً دقيقاً بحثاً وراء ما يملونه من ذهب، ولا يتركون وسيلة إلا ويستخدمونها لسلب ما معهم من مال بسيط أو ذهب قد يكون لديهم، ويعوض الشايقية نهبهم لهؤلاء مال بسيط أو ذهب قد يكون لديهم، ويعوض الشايقية نهبهم لهؤلاء مال بسيط أو ذهب قد يكون لديهم، ويعوض الشايقية نهبهم لهؤلاء التكارنة بأن يسلكوا معهم مسلك الكرم، أما بدو عطبرة والتاكا يضيفون إلى شرههم للغنيمة شماً وبخلاً على الطارق، لذلك يلقى المسافرون المساكين منهم نصباً شديداً وعنتاً كبيراً (بوكهارت، ٢٠٠٧م، ٣٢٤).

أما الطريق الثاني الذي يتفرع من الــدامر فيصــفه بوركهــارت بقولــه: إن الطريــق الذي يطرقه الحجاج الزنوج (التكارنة) أكثر من غيـره هـو مـن الـدامر سـيراً مـع المقرن حتى التاكا، ومنها إلى سواكن، ويبلغ عدد الذين يسلكون منهم هذا الطريق حوالي خمسمائة شخص، فإنهم لا يسافرون أبداً في جماعات كبيرة، ولكن تجد القليل منهم يمـر عبـر ضـفاف النهـر، وفـي الـدامر يبتـاع القـادرون منهم الحمير ويحملونها بالذرة لذادهم في الطريق، ومن التاكا يتقدمون مع القوافل إلى سواكن، ويصف انتقال هــؤلاء التكارنــة بعــد وصــولهم إلــى ســواكن بحراً إلى جدة، مشيراً إلى ما قد تصادفهم من مشكلة دفع أجرة الانتقال بالسفينة لظروفهم المالية الصعبة، وكفاحهم الشاق مـن أجـل التغلب عليهــا قَائِلاً: "وفي سـواكن ينتظـرون سـفينة تـنقلهم إلـى جـدة، والأجـرة المعتـادة تتراوح بين دولار ودولارين، وقد يحدث في حالة إصرار صاحب السفينة على مبلغ دولارين أجرة، أن تترك جماعة التكارنة سواكن بعد أن تكون قد وصلت اليها، الفائدة (الفارق) يقطعون مسافة تستغرق ثلاثين يوماً على الأُقل، وهم يعوضون نفقات تلـك المسافة عـن طريــق العمــل والاســتجداء، ويعلــق على ذلك بقوله: "أن المسافة نادراً ما تدخل في حساب أولئك الحجاج أو بدو تجار هذه الـبلاد، فهـم لا يكترثـون بالتعـب إلا قلـيلاً، وكـذلك الحـال بالنسـبة

للوقت، شيء واحد فقط يجذب انتباههم، هو الفائدة المباشرة وتجنب التكاليف(بوكهارت، ٢٠٠٧م، ٣٢٨)،

يصل التكارنـة إلى الحجـاز عـن طريـق المرافـئ الثلاثـة: مصـوّع، وسـواكن، والقصير، هؤلاء التكارير الـذين يــأتون عــن طريــق ســنار والحبشــة إلــي مينــاء مصوع، يكونون كلهم من الفقراء المعدمين، ومبلغ دولار واحد يكفي لنقل هؤلاء المعدمين من مصوّع إلى ساحل اليمن، وهم غالباً ما ينزلون في ميناء الحديّدة، وفي الحديدة ينتظر أولئك التكارير وصول أعداد كبيرة من أبناء جلدتهم ، لكن يشكل الجميع قافلة صغيرة ، ثم يبدأون بعد ذلك في الصعود إلى جبال اليمن الممتدة بطول الوديان الخصبة التى يسكنها عرب كرماء يستجدونهم مصاريف الطريــق إلــى جــدة أو مكــة٠ هـــؤلاء الفقـــراء المعدمين إذا ما أثرى الواحد منهم وأصبح في حورته دولارين، استطاع أن ينتقل بهما من مصوع إلى جدة مباشرة، حيث يلتقون فيها مع أبناء جلدتهم الذين يكونون قد وصلوا إلى جدة عن طريــق القصــير. هــؤلاء التكارنــة يــؤجرون أنفسهم فور وصولهم إلى جدة أو مكة؛ بعض منهم يعمل شيّالا في نقل البضائع والقمح من السفن إلى المخازن، وبعض آخر يعمل في تنظيف الأُحواش، وجلب الحطب من الجبال المجاورة، وأهل جدة ومكة يعتمدون اعتماداً تاماً على هؤلاء التكارنة في جلب ذلك الحطب، في مكة يصنع هـؤلاء التكارنة مدافئ ووجارات صغيرة من الطين، بعض آخر من هؤلاء التكارنة يصنع سلالا صغيرة، وحصيرا من سعف النخيل، وبعض رابع من هـؤلاء الزنوج يخدم في مجال السقاية، بمعنى أنهـم يعملـون سـقائين وجـالبي ميـاه٠ خلاصة القول: إنه في حال الاحتياج إلى العمل اليدوي يجري جلب تكروني من السوق للقيام بهذا العمل، هؤلاء التكارنة إذا مـا مـرض أحـدهم سـهر رفاقـه على رعايته وقسموا مصروفاته فيما بينهم، وأنا لم أر أحداً من هــؤلاء التكارنة يستجدى الناس إحسـاناً، اللهــم إلا باســتثناء الأيــام الأولــي لوصــوله، أي قبل تمكنه من الحصول على العمل، ومن مكة يسافر هؤلاء التكارنة إلى المدينة (المنورة) بطريق البحر من ميناء ينبع، وفي المدينة المنورة يعمل هؤلاء الناس في جلب حطب الوقود أيضاً (بوكهارت، ٢٠٠٧م، ٢١ - ٢٢)٠

# مخاطر الطرق:

أشار كثير من الرحالة إلى حالات النهب والسلب والقتل والاغتيال بخاصة في المنطقة الحدودية ما بين سنار وإثيوبيا، وفي منطقة نهر عطبرة، كمقتل السفير الفرنسي لدى دمياط المسبو لانــوار ري رول عــام ١٧٠٥م فــي المنطقــة مــا بین سنار وقندار (شقیر، ۱۰۷–۱۰۸) وذکر بروس أن تجار سنار کانوا یسافرون إلى القلابات عبر الصحراء تحاشياً لحاكم عطبرة الـذي كـان يمـارس عمليــات النهب والسلب ضد التجـار، وخوفــاً مــن بعــض القبائــل كالبــازا وقطَّــاع الطــرق الأحباش (الشفتة) (Bruce; 1904: vol. 3. 359)، ويتحدث براون عن اغتيال داعية نصراني مصري بين سنار والقضارف وهو في طريقه إثيوبيا(Brwone; 1806 17) أما بوردكهارت فيدكر أن أحد المصريين النصاري جاء من مصر واغتيل في الطريق ما بين بربر وسواكن، كما تحدث عن حالات اغتيال أخرى إلا أنه عزا ذلك إلى أنهم لم يستخدموا طرق القوافل(بوركهـــارت، ٢٠٠٧م، ٢٤٠ – ٢٤٢) لكـــن هـــذه الأحـــداث لا تعنـــي أن طريـــق الحج غير آمن، فالتكارير يختلفون عن التجار والمسافرين في أنهم لا يمتلكون مالاً أو سلعاً تجارية، إلا أن بعض الحجاج يتأثرون بما يحدث من نزاعات وحـروب بـين الـدول، فالرحالــة سـولت (Salt) تحــدث عــن اثنــين مــن حجاج دارفور قابلهما في دكساني بإثيوبيا في مايو عام ١٨١٠م فطلب منه السماح لهما بمرافقته إلى مصوع، وذكرا له أنهمــا عانــا كثيــراً لأنهمــا لــم يســلكا الطريق المعروف عبر سنار؛ بل اتخــدوا طريقــاً يمــر بجنــوب ســنار نظــراً لحــرب اندلعت بين سلطنة الفور ومملكة سنار(Salt, 1914, 86)

ISSN: 1858-8891

ومن معاناة الحجاج التكارير عدم تمكنهم من امتلاك المال الذي يلبي احتياجات رحلتهم الطويلة، فعلى سبيل المثال فقد رأى بوركهارت خمسين حاجاً من التكارير تركوا ميناء سواكن وقفلوا راجعين جنوباً عبر إقليم التاكاليسافروا عن طريق ميناء مصوع؛ وذلك لأن صاحب المركب طلب منهم قيمة مضافة وهي ريالين عن كل حاج وهم لا يملكون سوى ريال لكل واحد منهم(بوركهارت، ٢٠٠٧م، ٤٠٦).

هذا الحال من الفقر والعوز هـو الـذي اضـطر أولئـك التكـارير إلـى العمـل فـي مجالات كثيرة ليحصلوا على القوت الضـروري علـى الأقـل، وبالإضـافة إلـى ذلـك

فإن الحجاج التكارير – كغيرهم مـن الحجـاج السـودانيين – كـانوا يعـانون مـن ازدحام الحجاح فـي مراكـب لا تسـع أعـدادهم، ممـا جعـل الرحالـة ابـن جبيـر يصفها كأنها أقفاص الـدجاج المملـوءة، وكـل ذلـك حرصـاً علـى جمـع المـال، ونقل لنا عن أصحاب تلك السفن ترديـد قـولهم: علينـا بـالألواح وعلـى الحجـاج بالأرواح(ابن جبير، ١٩٥٥م، ١٤).

وقد تمتد حالة الفقر هذه لسنين طويلة مما يضطر الحجاج للبقاء في دارفور أو سنار أو على الأقل زمناً طويلاً ثم يؤدي الفريضة ومن ثم يبدأ مشوار العودة إلى بلده، وقد يمتد المشوار إلى سنين أيضاً، وربما يتم خلالها مصاهرة العناصر المحلية بدءً من دارفور وحتى كردفان وسنار وإثيوبيا، وقد يعود الحاج بأسرته وأطفاله إلى غرب إفريقيا بعشرات السنين أو يجاور مكة والمدينة أو يستقر في السودان الشرقي أو إثيوبيا بشكل نهائي،

#### خاتمة:

ختاماً يمكننا التعرف من خلال هذا العرض الطرق التي وصفها بوردكهارت ورحالة أخر للحجاج التكارنة على كيفيه الوصول إلى هذه الطرق وعلى من يرتادها وكيف كان هؤلاء القوم يسيرون في مجموعات من بلدانهم إلى دارفور، وبعدها يسلك المستطيع وميسور الحال وما تتوافر له الدواب والزاد طريق درب الأربعين من دارفور قاصداً أسيوط، ومنها إلى مرفأ القصير ومنه إلى جدَّة، أما من يسلكون الطريق الثاني من كردفان إلى سنار ثم الحبشة المسيحية، ولا يقصدها إلا من تجبره ظروفه المادية لذلك، أما الخين يسلكون طريق كردفان شندي فكانوا هم الغالبية الغالبة من الحجيج يسلكون طريق كردفان إلى الدامر ويسلكون طريق التاكا سواكن، نستنتج من التكارنة فمنها يمرون إلى الدامر ويسلكون طريق التاكا سواكن، نستنتج من دلك أن الوسائل التي استخدمها هؤلاء الحجاج تتمثل في السير على الأقدام، والسفن.

### قائمة المصادر والمراجع

### القرآن الكريم

- 1. ابن بطوطة، (د.ت) تحفة النظار، المكتبة التوفيقية، القاهرة.
- 2- ابن جبیر أبو الحسن محمد بن أحمد، (۱۹۵۵م)، رحلة ابن جبیر، تحقیق حسین نصار، مصر.
- راقلقشندي، أحمد بن علي بن أحمد الفزاري (د٠ت)، صبح الأعشى في صناعة الإنشاء، ج٥، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 4- المقريزي، تقي الدين ١٤١٨هــ، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثــار، ج٤،
   دار الكتب العلمية، بيروت.
- 5. بوركهارت، جون لويس (۲۰۰۷م)، رحلات بوركهارت في بلاد النوبة والسودان،
   ترجمة فؤاد أندراوس، المجلس الأعلى للثقافة، مصر.
- 6. بوركهارت، جون لويس (۲۰۰۷م) ، ترحال في الجزيرة العربية، ج٢، ترجمة
   صبرى محمد حسن، المركز القومى للترجمة، القاهرة، ط١٠
- 7- محمود، حسن أحمد (٢٠٠٦م) الإِسلام والثقافة في إفريقيا، دار الفكر العربي، القاهرة.
- الزركلي، خير الدين محمود بن محمد بن علي بن فارس، (۲۰۰۲م)، الأعلام،
   ج٨، دار العلم للملايين، ط ٠١٥
- 9- السلاوي، شهاب الدين أبو العباس أحمد بن خالد بن محمد الناصري الــدرعي الجعفري (د-ت) الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، تحقيق جعفر الناصري ومحمد الناصري، ج٥، دار الكتاب، الدار البيضاء.
- 10. الحموي، شهاب الدين أبو عبد اللَّه ياقوت بن عبد اللَّه الرومي (١٩٩٥م) معجم البلدان، ج٢، دار صادر، بيروت ط٢.
- 11. ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد بن محمد، (١٩٨٨م) ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، تحقيق خليل شحادة، ج٢ ، دار الفكر، بيروت، ط٢٠
- 12 ماري، عثمان برايما (٢٠٠٠م)، جذر الحضارة الإسلامية في الغرب الإفريقي، دار الأمين، القاهرة، ط١.

- 13. صالح، عوض صالح عوض (٢٠١١م)، طرق الحج وأثـره علـى مملكــة الفــونج الإسلامية في الفتــرة (٩١٠ –١٢٣٦هـــ/ ١٥٠٤ –١٨٢١م)، رســالة دكتــوراه غيــر منشورة، جامعة الخرطوم، الخرطوم.
- 14 القزويني، زكريا بن محمد بن محمود، (١٩٦٠م)، آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بيروت.
- 15- التونسي، محمد بن عمر (د-ت)، رحلة إلى ودًاي، تحقيق ودراسة عبد الباقي محمد كبير، الخرطوم.
- 16. بلو، محمد بن عثمان بن فودي، إنفاق الميسور في تاريخ بلاد التكرور (١٩٦٤)،القاهرة : دار ومطابع الشعب.
- 17. أبو القاسم، محمد مصطفى (٢٠١٧م) دور طرق الحج في دعم علاقة سنار بغرب إفريقيا، ضمن أوراق المؤتمر العلمي الثاني لسنار عاصمة الثقافة الإسلامية، الأمانة العامة بالتعاون مع جامعة النيلين، سنار: المدينة الدولة الحضارة، قاعة الصداقة، الخرطوم، ٣١ مايو ١ يونيو ٢٠١٦م.
- 18. مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري، (د-ت) صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، ج٢، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 19 نسيم مقار(١٩٩٥م)، الرحالة الأُجانب في السودان (١٧٣٠–١٨٥١)، مركز الدراسات السودانية، القاهرة، ط١٠
  - 20.Browne W.G. (1806) Travels in Africa Egypt and Syria from the year 1792 to 1798 second edition London.
  - 21.Henry Salt. (1914) Voyage to Abyssinia, and travels in the interior of that country in the years 1809-1810. London.
  - 22. James Bruce. (1904) Travels to Discover of the Nile. In the Years 1768.1969.1970.1971.1972. London.
  - 23. Mansfield Parkyns (1805) Life in Abyssinia: Being. e. Notes Collected During Three Years, Residence and Travels in that Country. 2vols. London
  - 24. Krawford 1951; The Fung Kingdom of Sinnar. Glaucester.
  - 25.Umar Al-Nagae: 1972; The Pilgrimage Tradition In West Africa: Khartoum.

## تأصيل علم اجتماع المعرفة

د، نجلاء عبدالرحمن وقيع اللَّه بلاص $^{(*)}$ 

ISSN: 1858-8891

#### مستخلص البحث:

تتناول هذه الدراســة تأصــيل علــم اجتمــاع المعرفــة، علــي اعتبــار أن علمــاء المسلمين كانوا سباقين في هذا المجال عن علماء الغرب، تهداف الورقة إلى التعرف على نشاة وتطور علم اجتماع المعرفة، معرفة علماء العرب الدين كان لهم قصب السبق في نشاة علم اجتماع المعرفة، رغـم أن كثيــر مــن الــدول الغربية ينسبوب نشاة علم اجتماع المعرفة إلى علمائهم، وتنبع أهمية الدراسة من تسليط الضوء على أهمية علم اجتماع المعرفة رغم نشأته المتعثرة وأثـر تأصـيل علـم اجتمـاع المعرفـة فـي تطـور ونمـو الحيـاة الاجتماعية، اتبعت الورقة المنهج الوصفي التاريخي، توصلت الدراسة إلى عدد من النتائج منها أن القرآن الكريم ذكر العلم والمعرفة ومشتقاتها في نحو تسعمائة موضع مـن القـرآن الكـريم، كمـا شـجع الإسـلام علـي العلـوم والمعارف وطلبها لتحقيق أهداف مختلفة في الحياة، يرجع الفضل والسبق لابــن خلــدون فــى التفسـير السوسـيولوجي للمعرفــة ووضـعها فــي إطارهــا الاجتماعي الصحيح، وهذا ما قال به أيضاً بعض المفكرين الغربين، كما خرجـت الدراســة بعــدد مــن التوصــيات أهمهــا تشــجع البــاحثين فــى الــدول الإسلامية على البحث في العلـوم والمعـارف وطلبهـا لتحقيـق أهـداف مختلفـة فى الحياة الإنسانية لإعمار الأرض، إيجاد رؤية منهجية واضحة للتوجه الإسلامي للعلوم الاجتماعية عموماً، بالإضافة إلى إيجاد سياسة.

#### مقدمة:

علم اجتماع المعرفة أو سيسيولوجيا المعرفة هو فرع من فروع علم الاجتماع، يدور حول قضية مؤادها: أن الحقيقة تبني أو تشيد علي نحو اجتماعي، بمعني أن المجتمع هو مصدر المعرفة، ومبعث الحقيقة، وعلي ذلك فإن الإجتماعيين عالجوا نظرية المعرفة من وجهة النظر الاجتماعية.

من هنا يتعين علي عالم اجتماع المعرفة أن يحلل العمليات التي من فنا يتعين علي عالم اجتماع المعرفة أن يحلل للعمليات التي تحليل خلالها تتم عملية التكوين أو التشييد الاجتماعي، فهو يهدف إلي تحليل

<sup>(\*)</sup> أستاذ مساعد بكلية الدراسات التنموية جامعة الجزيرة

المعرفة ليتعرف علي أبعادها، ومقوماتها، ونتائجها الاجتماعية، وهو ليس تقييماً لصدق أو كنب دعاوى المعرفة، ولكنه تحليل لعمليات نتائجها، وبلورتها، ونقلها، وتغييرها.

أغفل بعض الباحثين الذين قاموا بدراسات عن ابن خلدون، أغفلوا نظرية المعرفه ومفهوم (العلم) رغم أنه يمثل جزء أصيل في الأصالة الإسلامية لفكر ابن خلدون، أما الذين إهتموا بدراسة نظرية المعرفة عند ابن خلدون أشاروا إلى موضوعات معينة مثل: إدراج الوحي وعالم الغيب في مسالة المعرفة الإنسانية، وتعدد المناهج وتصنيف العلوم والعلاقة بين النظرية والتطبيق أي بين المقدمة وكتاب العبر، وأثر المنطق الأرسطي في الاستدلالات العمرانية،

يحتل علم اجتماع المعرفة مكانة بارزة وتوشك ان تكون مسيطرة على جميع العلوم التى ينشغل بها علم اجتماع المعرفة عامة، والعلوم الإنسانية الأخرى على وجه الخصوص، وأكد(بيكون) هذا القول بمقولة (أن المعرفة هي القوة) أي أن توجه المعرفة والعلم لخدمة الإنسان والمجتمع،

#### أهداف الدراسة:

- التعرف على نشاة وتطور علم اجتماع المعرفة،
- معرفة علماء العرب الذين كان لهم قصب السبق في نشأة علم اجتماع المعرفة، رغم أن كثير من الدول الغربية ينسبوب نشاة علم اجتماع المعرفة إلى علمائهم،

### أهمية الدراسة:

- تسليط الضوء على أهمية علم اجتماع المعرفة رغم نشأته المتعثرة،
  - أثر تأصيل علم اجتماع المعرفة في تطو ونمو الحياة الاجتماعية·

منهج الدراسة: اتبعت الورقة المنهج الوصفي التاريخي.

## نشاة وتطور علم اجتماع المعرفة:

يعتبر علم اجتماع المعرفة ليس علماً سوسيولوجياً أو فلسفياً فقط، ولكنه أيضا أداة تحليلية، يمكن استخدامه في وصف اهتمامات العلوم بالمنتجات الذهنية من خلال إلقاء الضوء علي نشوء الفكر الواقعي وبنائه ومضمونه، إذن علم اجتماع المعرفة يساعد كلا من الباحث التاريخي والأنثروبولوجي

في تحقيق فهم متعمـق للحقـائق، ومـن خـلال هـذه النقطـة تظهـر الحاجـة إليـه، عـلاوة علـى أنـه مـنهج تفسـيري نحتـاج إليـه فـي فهـم المحـددات الاجتماعية للمعرفة والفكر والثقافة(نجم، ٢٠٠٩، ٢).

إن المتتبع لنشاة على اجتماع المعرف يجد أن المعرف كما يرى البعض أنها وجدت في الإنسان منذ الأزل، فقد خلق اللَّه تعالى سيدنا آدم عليه السلام في الجنة وعقله يزخر بالمعارف والعلوم كلها، والدليل على ذلك قوله تعالى: (وعلم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال أنبوني بأسماء هؤلاء إن كنت صادقين) (البقرة، ٣١)، وعندما هبط إلى الأرض تم حجب هذه المعرفة عنه بحجابين:

المحاب ظلماني (Dark Screen) وهوحجاب الغرائر والشهوات مثال حجاب ظلماني (Dark Screen) وهوحجاب الغرائر والشامي عقال مثال (شهوتي البطن والفرج) وأصبح هناك جزء من العقال يسمى عقال المعاش (Living Mind) ومهمته هي القيام بوظائف الجساد وكال متطلباته، والجزء الآخر يسمى عقال المعاد (Post Living Mind) تمات فيه برمجة المعرفة الأزلية.

٧/ حجاب نــوراني(Light Screen) وهــو حجاب العقــل ومهمتــه تفسـير الأشياء بأضدادها، غير أن تركيبة الإنسـان مــن روح وجســد كــان لــه أثــر واضـح في إنقسام عقل الإنسان وذلك حتى يــتمكن هــذا العقــل مــن القيــام بمهامــه المختلفه مثل مطالب ومهام الروح التي تنشــد المعرفــة الأزليــة التــي تعلمتهــا منذ أن كانت في عالم الجنة، ومطالب الجسد التي هي في حالة تجدد مستمر.

لعلم اجتماع المعرفة تاريخ طويل، يمكن تتبع أصوله الأولى في كتابات فرانسيس بيكونBacon Francis، وفي أعمال رواد علم الاجتماع الأوئل أمثال ماركس وباريتو ودوركايم، وعلى الرغم من ميل المعاصرين من المشتغلين به إلى التركيز على دراسات تفصيلية جزئية حول بعض الموضوعات المتخصصة في مجال المعرفة والعقيدة، بدلاً من محاولة تقديم أو تطوير إطار تحليلي عام كأسلافهم (السيد، ٢٠١١، ٣).

إن بواكير هذا العلم تعود إلى عام ١٩٠٩م حيث نشر Jerusalem مقالا بعنوان: (سوسيولوجيا الادراك Sociology of Perception). ثم نشر بعد ذلك أميل دوركهايم في الحولية الفرنسية الاجتماعية مقالاً بعنوان (الشروط

الاجتماعية للمعرفة) أمــا الــذي اســتخدم تعبيــر سوســيولوجيا المعرفــة فهــو عالم الاجتماع الأَلماني ماكس شيللر الذي نشــر عــام ١٩٢٤م دراســة تحمــل الاســم داته WissenSoziologie.

هــذا وقــد أشــار عالمــا الاجتمـاع البريطانيــان بوتومــور وربــل فــي كتابهمــا (سوسيولوجيا ماركس وفلســفته الاجتماعيــة) إلــى أن كــارل مــاركس كــان فــي الحقيقة واحد من مؤسسي سوسيولوجيا المعرفة (غيث، ١٩٧٩، ٤٠).

يذهب( بيتر بيرك) إلى أن هناك ثلاث مشاريع علمية مسئولة عن ظهور ونشأة علم اجتماع المعرفة، وهي المشروع الألماني، المشروع الفرنسي، المشروع الأمريكي، وسنتناول كل مشروع منها بالتفصيل.

أولا: المشروع الألماني لنشأة علىم اجتماع المعرفة: تطورت نظرية المعرفة بظهور "شللر" Scheler (١٨٧٢ - ١٨٧٢)، حيث تم صك مصطلح "علم اجتماع المعرفة" على يديه، وجاءت أفكاره متأثرة بالفكر الهندي ومتشربة بالبراهين الفلسفية والسوسيولوجية، ويعد "علم اجتماع المعرفة" ترجمة للمصطلح الألماني Wisent وتعني Wisent العلم، ولكنه علماً ليس محدداً بمدي تحقيق المعرفة العلمية،

ارتبط مفهوم علم اجتماع المعرفة بالفيلسوف الألماني شيللر في العشرينيات من هذا القرن، وتعتبر هذه الاعتبارات الثلاثة (كونه فيلسوفا، وفي المانيا، وفي العشرينيات) أمورا علي قدركبير من الأهمية لفهم الأصول الأولى لهذا العلم الجديد وتطوراته اللاحقة، ولقد نشأ علم اجتماع المعرفة في موقف خاص من تاريخ الفكر الألماني وفي سياق فلسفي محدد.

لقد استمد علم اجتماع المعرفة من كارل ماركس دعواه وقضيته الأساسية القائلة بأن وعي الفرد يتصدد عن طريق وجوده الاجتماع، لم يرث علم اجتماع المعرفة من ماركس صياغته الدقيقة لاشكاليته الأساسية فحسب، بل استمد منه العديد من تصوراته ومفاهيمه مثل مفهوم (الأيديولوجيا) (التسلح بالافكار من أجل المصالح الاجتماعية) والوعي (الطبقي الزائف) (أي إغتراب الفكرعن الوجود الحقيقي والخاص للمفكر) (السيد، ٢٠١١، ٤٩).

أدرك ماركس أن النظرية الأيدلوجية لا بـد أن تلعـب دورا إيجابيـاً وراديكاليـاً فـي تغيير الواقع الاجتماعي، وهنا نجـد أن مـاركس يكسـب دور الثـوري إلـي جانـب

دور المنظر العلمي، ويعتبر مؤلف البيان الشيوعي خير كتابات في هذا الصدد، هذا الى جانب خطاباته العديدة لأصدقائه ولزعماء حركات التصرر في عصره(ليله – ١٩٨١- ١٩٥)،

وبعد أن قدم شيللر اختراعه الذي عرف بعلم اجتماع المعرفة، دار جدل عنيف في ألمانيا حول مدى صدق وثبات هذا العلم النامي ومجاله وامكانية تطبيقه، وبعيداً عن هذا الجدل، أن تطورالصياغة التي قدمها كارل مانهايم تطبيقه، وبعيداً عن هذا الجدل، أن تطورالصياغة التي قدمها كارل مانهايم لا قدا المعرفة كانت إيدانا بنقله داخل سياق سوسيولوجي أكثر ضيقاً، وبها قدم العلم إلى العالم الناطق بالإنجليزية، لذلك نجد علماء الاجتماع اليوم يفكرون في علم اجتماع المعرفة على ضوء الصياغة التي قدمها مانهايم، وكانت أعمال مانهايم أقل تأثراً بالأفكار الفلسفية إذا قورنت بأعمال شيللر، ومن ثم أصبح من أكثر الشخصيات ملاءمة وانسجاماً مع علماء الاجتماع (السيد، ٢٠١١م)،

ثانيا: المشروع الفرنسي لنشأة على اجتماع المعرفة: حاول أوجست كونت تقديم تاريخ اجتماعي للمعرفة (تاريخ دون أسماء) وقام دوركايم وأتباعه خاصة مارسيل موس M. Mauss ، بدراسة الأصل الاجتماعي للمقولات الأولية أو ما يسمى بالتمثلات الجمعية Collective والخاص بسوسيولوجيا كما توجد في زمان ومكان محدد والجديد هنا – والخاص بسوسيولوجيا المعرفة – هو البحث المنظم لهذه المقولات الأولية، تلك المقولات التي جمعها الرحالة والفلاسفة وعلقوا عليها في القرون الأولى، والنتيجة العامة لهذا البحث المنظم هي، أن هذه المقولات الجمعية يتم إنتاجها من العالم الاجتماعي، وعليه فإن تصنيف هذه الأشياء المنتجة هو تصنيف للناس أنفسهم.

تشكل إسهامات دور كايم في علم اجتماع المعرفة جزءً صغيراً نسبياً من أعماله السوسيولوجية، وعلي الرغم من أن دعاويه في هذا المجال كانت قد امتزجت ببعض التاملات الابستمولوجية مما دفع بعض المتخصصين في هذا المجال إلي التشكك في أهمية اسهاماته، إلا أنه من المؤكد أن دوركايم قام بأكثر الأعمال الحيوية والرائدة في علم اجتماع المعرفة، ففي محاولته لتاكيد الأصل والوظيفة الاجتماعية للدين والأخلاق والقيم، وفي محاولته

شرح كلا منها كأشكال مختلفة للتمثلات الجمعية، خلص دوركايم إلى تفسير اجتماعي مماثل للأشكال الأساسية للتصنيف المنطقي وللمقولات الأساسية للفكر ذاته (السيد، ٢٠١١) .

ثالثا: المشروع الأمريكي لنشأة علم اجتماع المعرفة: أما في الولايات المتحدة الأمريكية فقد اهتم ثورستين فبلن Th. Vablen بسوسيولوجيا المعرفة بصفة عامة وكان مهتما بشكل خاص بالعلاقة بين المعرفة الخاصة بجماعات اجتماعية والمؤسسات التي تضم هذه الجماعات، كما تعتبر إسهاماته في ذات الوقت من الإسهامات الأولية في سوسيولوجيا المعرفة العلمية ، ففي عام 1906م قدم فبلن دراسة عن دور العلم في الحضارة الحديثة، وفي المام درس تفوق المفكرين والعلماء اليهود في أوروبا المحيثة ولاحظ أن هذا التفوق بدأ في القرن التاسع عشر،

وعن الموقف الأمريكي من علـم اجتمـاع المعرفـة نجـد أن روبـرت ميرتـون قـد قدم تحليل لذلك وهو أن الفكر الأمريكـي اسـتقبل علـم اجتمـاع المعرفـة علـى إنه علم يحوي نظريات ومفـاهيم مشـابه للواقـع الاجتمـاعي فـي أمريكـا التـي أصبحت تتميز بخصائص مشابهة للمجتمعـات الأوربيـة التـي نمـى وتطـور علـم اجتماع المعرفه فيها.

يعتبر ميرتون من أكثر علماء الاجتماع الأمريكان اهتماماً بالعلم الجديد وضح ذلك من خلال عرضه لعلم اجتماع المعرفة عبر فصلين من كتابه، مما حفز علماء الاجتماع الأمريكان للإهتمام بهذا العلم،

والمشكلة الأساسية في علم اجتماع المعرفة، أنه لـم ينمـو ويتطـور مثـل بـاقي فروع علم الاجتماع، ولكنه مر بعد التأسـيس مباشـرة بمرحلـة ركـود كبيـرة فـي الفترة مـن أواخر الثلاثينيـات وحتـى منتصـف السـتينيات، ولا يـدكر فـي هـده الفتـرة أي إســهام حقيقـي فـي ميـدان ســوسيولوجيا المعرفـة إلا إسـهام زنـانيكي الـذي قـدم "الـدور الاجتمـاعي لإنسـان المعرفـة" عـام ١٩٤٠م وبعـد إنتهاء الحـرب العالميـة الثانيـة، ظهـرت إسـهامات ميرتـون وجيـرفتش، فقـد حاول جيرفتش أن يـنهض بسوسـيولوجيا المعرفـة مـرة أخـرى، ولكنـه تـوفى قبل أن يستطيع ذلك وخلف لنا الخطـوط العامـة لمشـروعه فـي كتابـه "الأطـر الاجتماعية للمعرفة" عام ١٩٦٦م (السيد، ٢٠١١، ٣٢).

أما الباعث الحقيقي لنهضة سوسيولوجيا المعرفة في الوقت الراهن فقد جاءها من خارج ميدان السوسيولوجيا عن طريق كلود ليفي ستروس، وتوماس كون، وفوكو، فقد أعاد ليفي ستروس الاهتمام مرة أخرى بالتصنيف في دراسته عن التوتمية والفكر الوحشي، وكان ميشيل فوكو على دراية جيدة بتاريخ العلم إلى جانب أنه فيلسوف، واستطاع أن يبتكر عدة مصطلحات ليقدم نظريته، واستخدمها لمناقشة العلاقة بين المعرفة والقوة على مختلف المستويات، وبفضل إسهامات هؤلاء العلماء، تغير مفهوم سوسيولوجيا المعرفة وتغيرت اهتماماته، وظهرت الحاجة إلى البحث في المعرفة العلمية.

### مفهوم علم اجتماع المعرفة knowledge Sociology of:

تعريف المعرف لغويا: لا بدً أن تعترض أي شخص يرغب في أن يعطي تعريفاً للمعرفة – أو يحاول إجابه عن سوال (ما المعرفه?) مشكلة علي الفور، وتلك المشكلة تتمثل في النقطة التي يمكن أن يبتدئ منها أو كيف له أن يبدأ. ربما بدأ الجواب الآن واضحاً للعيان، إذ قد يتعين على المرء حائزاً المعرفة ومن ثم يتأمل العناصر المشتركة التي تجمع بين كل تلك الحالات (بريتشارد، ٢٠١٣، ٤٥).

يعود مفهوم المعرفة Knowledge/Erkenntnis من الناحية اللغوية إلى فعل عرف على على على على أو إدرك، فنقول عرف عرف والكسر العين) وعرفنا، ومعرفة الشيء علمه أو إدراكه بالحواس أو بغيرها، وبحسب جميل صليبا فإن القدماء قد ميزوا بين (المعرفة) من حيث هي إدراك الجزء (نقول عرفت الله وليس علمت الله) و(العلم) من حيث هو إدراك الكلي (أن الله عليم خبير) أو بتعبير آخر فإن مفهوم المعرفة يستخدم في التصورات، ومفهوم العلم في التصديقات (صليبا، ١٩٩٤، ٧).

إن كلمة معرفة وردت مشتقاتها في القرآن الكريم بضيغ مختلف تكدد تصل إلي (نحو عشرين موضعاً) منها قوله تعدالى (فدخلوا عليه فعرفهم وهم له منكرون) (يوسف، ٥٨) وقوله تعدالى: (الدين آتينهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم) (البقرة، ١٤٦) وقوله تعدالى: (وعلى الأعراف رجدال يعرفون كلا بسيماهم) (الأعراف، ٤٦)، توضع الآيات أن المعرفة تكون إما برؤية شيء

محسوس أو العلم بــه عــن طريــق العقــل أو القلــب الــذي هــو محــل الإِيمــان، وكثيراً ما يســند القــرآن فعــل العقــل إلــى القلــب أو العكــس، وعليــه يمكــن تعريف المعرفة بأنها (ما وضـع ليــدل علــى شــيء بعينــه أو هــي إدراك الشــيء على ما هــو عليــه وهــي مسـبوقة بجهــل، والمعرفــة والعرفــان إدراك الشــيء بتفكير وتدبير لأثره) (علي، ٢٠٠٩، ١٢).

تعريف المعرفة اصطلاحاً: هي العلم بالشيء على حقيقته، وتكون في الغالب مسبوقة بنسيان حاصل بعد العلم، وللعلماء عبارات مختلفة في بيان معنى المعرفة قريبة من تعريفهم للعلم إلا أن العلم يسبق بالجهل والمعرفه تسبق غالباً بنسيان أو غياب.

والمعرفة : هـي العمليــات العقليــة لإِدراك وفهــم وتــذكر وتقيــيم المعلومــات المناسبة(السكري، ٢٠٠٠).

وفي اللغة الإنجليزية تستعمل كلمة إبيستيمولوجي (Epistemology)، للدلالة على علم المعرفة، وهي مؤلفة من جمع كلمتين يونانيتين: episteme بمعنى: معرفة، وogosg بمعنى دراسة؛ فهي إذا، عند الغرب، دراسة نقدية للمعرفة.

أما في العربية، فاختلف العلماء على استعمال كلمة علم كبديل عن المعرفة وخاصة عند الأشاعرة، فعرفه الباقلاني الأشعر بأنّ حد المعرفة هو معرفة العلوم وصنفه إلى علمين: علم قديم هو علم اللّه، وعلم محدث وهو مكتسب عن طريق التعلم (الزعبي، ٢٠٠٧، ١)،

أما المعرفة Knowledge يقصد بها المعرفة البديهية أو الفطرية Knowledge Commonsense التي فطر اللّه عليها الناس هي المعرفة الروتينية التي يتعلمها البشر من خلال تعاملهم اليومي مع بعضهم البعض، وعن طريق الأنشطة المختلفة، لكن علماء اثنوميثودولوجيا المعرفة الفطرية يطلقون علي المعرفة الفطرية السم المعرفة الضمنية، لإحتوائها علي قواعد ضمنية هي التي تحدد كيف يتصرف الإنسان في أي موقف يمر به في حياته اليومية،

## تعريف علم اجتماع المعرفة:

عرفه سوركين: بأنه العلم الذي يهتم بدراسة العوامل التي تحدد المحتويات الأساسية للحياة العقلية للفرد والجماعة وتكوينها، مثل:اللغة، والأفكار العلمية، والمعتقدات الدينية، والنظريات الفلسفية، والقواعد الأخلاقية والقانونية، والأذواق الجمالية، والأيديولوجيات السياسية والاقتصادية، والتطلعات الاجتماعية وأنساق القيم بوجه عام.

ISSN: 1858-8891

وهناك تعريف آخر لعلم اجتماع المعرفة عند جاك ماكيه: يعرفه بأنه دراسة المنتجات الذهنية التي ترتبط بالظروف الاجتماعية والثقافية، وتستند الأولى على الثانية، ويعد كل واحد منها مهاماً للآخر،

لكن بيكر: يقول: هو علم يهتم بتحليل العلاقات الوظيفية للعمليات الاجتماعية، والبناء الاجتماعي من جانب، وأنماط الحياة الفكرية والعقلية من جانب آخر، بغض النظر عمن تكون له الأولوية، المجتمع أم العقل؟

أما كارل مانهايم له تعاريف مختلفة لعلم اجتماع المعرفة منها: أنه نظام معرفي يحاول الكشف عن اعتماد الآراء ووجهات النظر الفكرية والعقلية اعتماداً وظيفياً على واقع الجماعات الاجتماعية المتمايزة التي تساندها، ويضطلع هذا العلم بتتبع تطور هذه المنظورات وآراءها المختلفة (رشوان، ٢٠٠٨) وكذلك عرف منهايم علم اجتماع المعرفة بالعلم الذي يهتم بنظرية الظروف الاجتماعية والمحيطية المؤثره في الفكر(الحسن، ٢٠٠٥) ١٠).

علم اجتماع المعرفة هو أحد فروع علم الاجتماع كما يشار إليه أحياناً، إلا أن نموه وتطوره بطئ، في مراحل نشؤه الأولى إذا كان مهيمناً عليه من قبل حوار يتيم بين أفكار ماركس ومانهايم كمتخصصين أوائل بدلوا عطاءً كبيراً لكي يعرضوا أشكال من المعتقدات والمعارف التي لم تتناولها التفاسير الاقتصادية أو البناء الاجتماعي، وأكد مانهايم علي القاعدة الاجتماعية لكل أنواع المعارف التي لم تتضمن هذا الحقل المعرفي أو أجرى بحوثاً تجريبية كثيرة عليه، ويتساءل علم اجتماع العلوم عن كيفية تأثير المؤسسات الاجتماعية على أشكال الروايات وأشكال الآداب، وعن كيفية استطاعة العلم أن يقرر ماذا يجب حسابه وعدم حسابه لمادة المعرفة (العمر، ٢٠٠٦، ٣٩٤).

أن علم اجتماع المعرفة يبحث في تحليل العلاقة بين المعرفة والوجود. ويسعى لفهم النظريات وتحولاتها في علاقة مفتوحة بالجماعات.

وعرف علم الاجتماع بأنه تحليل العلاقات الوظيفية المتبادلة بين العمليات الاجتماعية والبناءات الاجتماعية من جهة والحياة الفكرية وطرائق المعرفة من جهة أخرى (غيث، ١٩٧٩، ٢٠).

ولقد عرف كل من "دالك" Dahlke و "وبيكر" Becker علم اجتماع المعرفة بأنه: تحليل العلاقات الوظيفية للعمليات الاجتماعية والبناء الاجتماعي من جانب، وأنماط أو نماذج الحياة الفكرية والعقلية بما في ذلك أشكال المعرفة من جانب آخر، بغض النظر عن من تكون له الأولوية المنطقية، المجتمع أم العقل (السيد، ٢٠١١)،

كما عرفت (دائرة المعارف الفلسفية) علم اجتماع المعرفة بأنه: "العلم الذي يهتم بدراسة محددات مشاركة الإنسان في الدياة الاجتماعية، حيث تؤثر هذه المحددات في معرفته وفكرته وثقافته". وترى دائرة المعارف الفلسفية أنه بالرغم من أن مصطلح (علم اجتماع المعرفة) قد صك في القرن التاسع عشر، لكن ترجع أصول تاريخ هذا العلم إلى الفلسفة الكلاسيكية القديمة، وقد أكد أفلاطون – على سبيل المثال – على أن الطبقات الدنيا لا يتوافق معها الحصول على نوعيات متقدمة من المعرفة، لأن حرفهم المهنية لا تشوه فقط أجسادهم، لكن توثر بطريقة سلبية على عقولهم، وقد رأى "افلاطون" أن المجتمع هو الذي يحدد المعرفة، ومنذ ذلك الوقت أصبحت هذه الفكرة جزءً من النظرية الأفلاطونية، وقد امتدت مؤخراً إلى علم اجتماع المعرفة كما ذكر "شيللر" وحاولت النظريات السوسيولوجية في هديا المجال أن تؤكد على أن الظروف الاجتماعية تشكل موضوع المعرفة، وتحدد أيضاً الأهداف التي تسعى إليها المعرفة،

أمــا "دائــرة المعــارف الاجتماعيــة " فقــد نظــرت إلــى علــم اجتمــاع المعرفــة بمنظور واسع، وعرفته بأنه: (فرع من علــم الاجتمــاع يهــتم بدارســة العلاقــات بين الفكر والمجتمع، ويهــتم أيضــاً بدراســة الظــروف الاجتماعيــة أو الوجوديــة للمعرفة، ويقتصر الدارسون فــي هــذا المجــال فــي تنــاولهم لهــذا العلــم علــى التحلــيلات السيســيولوجيا أشــكال المعرفــة باعتبارهــا جــزءً يتضــمن أهميــة

المنتجات الذهنية – الفلسفية والآيديولوجية والمعتقدات السياسية والأفكار اللاهوتية، وفي كل هذه المجالات يصاول علم اجتماع المعرفة أن يصربط هذه الأفكار التي يتناولها بالوضع التاريخي حتى يمكن إنتاجها ونشرها(الزعبى، ٢٠٠٧، ٣).

## أنواع المعرفة Knowledge Types:

أشار جورج جورفيش إلي أن للمعرفة عدة أنماط من بينها، المعرفة بالعالم {الزمن – المسافة}، والمعرفة بالنحن والآخر، والبداهة، والمعرفة التقنية والمعرفة السياسية والمعرفة العلمية والمعرفة الفلسفية ··· الخ.

كما أشار إلى أن المعرفة صور {أشكال} Knowledge forms متضمنة دخل كل نمط من أنماط المعرفة، وهي شكل ميتافيزيقي – عقلي، شكل أمبيريقي مفهوم، شكل وضعي – تأملي، شكل رمزي – واقعي، شكل جمعي – فردي، وقد أشار شيللر إلى أن هناك ستة أنواع من المعرفة على الأقل يمكن تصنيفها طبقاً لطبيعتها والدافع إليها وهي: المعرفة الدينية، المعرفة الفلسفية، معرفة الآخرين، جماعات وأفراد، معرفة العالم الخارجي {الحي والجماد}، المعرفة الفنية، المعرفة العلمية (النكلاوي، ٢٠٠٣، ١١).

والتقسيم الشائع والمتعارف عليه للمعرفة هو ثلاثة أنواع هي:

1. المعرفة الحسية، ٢٠ المعرفة الفلسفية، ٣٠ المعرفة العلمية،

وهنا سنتحدث عن كل نوع مـن أنـواع المعـارف الـثلاث السـابق ذكرهـا بشـيء من التفصيل.

أولاً: المعرفة الحسية (أو التجريبية): — تطلق على المعرفة التي تقتصر على مجرد ملاحظة الظواهر ملاحظة بسيطة تقف عند مستوى الإدراك الحسي العام دون أن تتجه إلى إيجاد الصلات، أو تسعى إلى إدراك العلاقات القائمة بين الظواهر، مثال: ملاحظة الإنسان للكون وتعاقب الليل والنهار، وقد لجأت البشرية منذ نشأتها إلى هذا اللون من المعرفة حتى تكونت لدى الإنسان خبرات أفادته في تدبر أموره والتغلب على مشكلات حياته، مع التحفظ الشديد في عجزه عن فهم كل الأمور التي توصل إليها العلم بالدراسة لتحليل وكشف أسرارها (التابعي والبهنساوي، ٢٠٠٧).

ويعتبر الحس من أوثق المصادر المعرفية التي تنتهي كل المعارف الضرورية والنظرية عندها، وهناك عدة مسائل طرحت في هذا الجانب من الأداة، منها هل للإدراك الحسي قيمة علمية? وهل الحس هو الأداة الوحيدة للإدراك؟ ظهر مؤيدون لهذا الاتجاه وأطلق عليهم الحسيون، ومن أنصار هذا الاتجاه الفيلسوف جون لوك، وكانط،

تعتمد هذه المعرفة على حواس الإنسان الخمسة، باعتبارها القناة الموصلة للمعرفة، وتتمثل هذه الحواس في: البصر، والسمع، والشم، والمذاق واللمس، وتنقسم الفنون في ضوء هذه الحواس إلى ثلاثة أنواع هي: فنون حركية، وفنون صوتية، وثالثة تشكيلية، وتقوم الأولى على الإيماء مثل: فن التمثيل الصامت والرقص وهي فنون جماعية، أما الثانية فتعتمد على الإلقاء والتنغيم، وذلك مثل: فنون الموسيقي، والشعر والخطابة، في حين تقوم الثالثة على نشاط كل من اليد والبصر، ومن أمثلتها الفنون التشكيلية، والعمارة، والنحت والتصوير والرسم (رشوان، ٢٠٠٨، ٢٠).

وقد بدأ هذا المذهب من إسهامات السوفسطائى بروتاجوراس، التي لا يعترف فيها بأي شيء ليس مصدره الحواس، فهو القائل: أن الإنسان معيار الوجود، وقصد بذلك أن الإنسان بحواسه هو معيار معرفة الوجود، فهو لم يرى إلا الحس وسيلة للمعرفة إلا بوجود المادة،

ذهب جـون لـوك إلـى أن المعرفة ممكنة الكنها محـدودة بحـدود الحـواس وحدها، ووراء الحواس نحن لا نعرف شيئاً فهـب لـوك إلـى إنكـار كـل التصـورات العامة ، وإنكار نظرية المعارف ونفى نفيـاً قاطعـاً أن يكـون الإنسان قـد ولـد وهو مزود بمعارف فطرية ، وبهـذا فقـد وقـف لـوك موقفـاً عنيـداً مـن أنصـار المحذهب العقلـي وأيقـن أن الحـواس هـي المصـدر الوحيـد للمعرفـة ولـيس العقل (التابعي والبهنساوي ، ٢٠٠٧ ، ٢٠٤).

وميز أرسطو في كتابة "الــنفس" بــين ثلاثــة أنــواع مــن الكيفيــات الملموســة، وهى الحار والبارد، واليابس والرطب، والصلب واللين.

وقد اعترف علماء الإسلام بالحس كمصدر للمعرفة، وذلك بالنسبة للأمور المحسوسة، أو الانطباعات التي تنطبع لها العين والأذن وغيرها من أعضاء الجسم، ولكن من الخطأ الإعتماد على الحواس وحدها، نظراً لما يسمى بخداع

الحواس الذي يحدث في كل وقت، فالعصا الممتدة في الماء تبدو مكسورة، والبرج الذي يبدو لنا أن السفينة ثابتة، وأننا نحن الدين نتحرك.... وغير ذلك، بالإضافة إلى ذلك هنالك أمراض لا يصبح معها طعم العسل حلواً، بل يصير مُر المذاق، كذلك فإن العلم يميل إلى التعميم، ولكن لاحظ بعض العلماء أن بعض الإدراكات الحسية تخضع أحياناً لتغيرات غريبة تتعدى المستوى العادي، ما هو ممتع المذاق عند فرد يعانه آخر، وما يجده فرد ساخناً عند لمسه يجده آخر فاتراً، وعلى ذلك فإننا لا نصل إلى التعميم، وإنما إلى مفهوم نسبى (رشوان، ٢٠٠٨، ٢٤).

ثانياً: المعرفة الفلسفية: scientific knowledge وهي المرحلة التالية من مراحل التفكير فوراء الأمور الواقعية المكتسبة بالملاحظة، مسائل أعم، ومطالب أبعد، تعالج بالعقل وحده وتتناول الفلسفة هذه المسائل بالدراسة والبحث ولا تقتصر على العالم الطبيعي وحده بل ترتقي إلى العالم "الميتافيزيقي" أي بحث ما بعد الطبيعة، فتبحث في الوجود الإجمالي وعن علته، وعن صفات الموحد، وكثير من المسائل التي تتصل بمعرفة اللّه وإثبات وجوده ومسائل الفلسفة التي يتعذر الرجوع فيها إلى الواقع أو حسمها بالتجربة، كما يتعذر استيعاب وجهتها المتعددة وكشف وجه الحق فيها تاماً واضحاً. فيجتهد الفلاسفة في حلها كل على قدر طاقته وتبعاً لنشأته العملية ومواهبه (التابعي والبهنساوي، ٢٠٠٧، ٢٦).

يقال أن الفلسفة هي أسمى مراحل المعرفة، فقد تجاوزت حدود الواقع، والعالم الطبيعي، وهي تتيح كلاً من المعرفة التجريبية والمعرفة العلمية، وارتفعت إلى ما بعد الطبيعة لتبحث في الوجود كله،علله ومبادئه الأولى، وطبيعة الكون، ووجود الله، وخلود النفس، والحياة بعد الموت(رشوان، ٢٠٠٨).

(المعرفة الفلسفية) ويبدو هذا النوع من المعرفة متعال ومتباعد وأرستقراطي، وتسود فيه المعرفة الفردية على المعرفة الجماعية، ولذلك تبقى العلاقة بين المعرف الفلسفية والمعرفة العلمية معقدة، حيث كانت الهيمنة الأولى للفلسفه على مدار عصور طويلة (نجم، ٢٠٠٩م، ٢٠).

منذ ظهور التفكير الفلسفي تمصورت جهود الفلاسفة والباحثين في الفلسفة حول قضايا (المعرفة) و(الوجود) و(القيم)، وقد سبق نضوج الوعي الفلسفي ظهور الحركة السوفسطائية التي أشاعت نوعاً من الاستدلال المخاتل، الذي يبنى على (أن المعرفة نسبية وليست مطلقة، وأن لكل قضية جانبين يناقض أحدهما الآخر، ولا شيء أصدق من شيء، لكنه قد يكون أفضل منه بالقياس إلى منظور الفرد) حسب ما يقول أحد أعلامها (بروتاغوراس)، فكانت المشكلة المركزية لها مشكلة معرفية، ويعود الفضل للفيلسوف الاثيني سقراط ثم تلميذه أفلاطون ومن بعدهما أرسطو في تحرير الوعي اليوناني من سطوة هذه الحركة التي أشاعت الإضطراب في الرؤية والشك والإرتياب (الرفاعي، ٢٠١٥، ١)،

ثالثاً: المعرفة العلمية: Scientific Knowledge: المعرفة العلمية هي تلك التي ينظر فيها العالم إلى العالم الطبيعي كموضوع أو واقع له خصائصه المتميزة، وهي خصائص تتمثل في الواقع بطريقة مؤكدة، إذ العلم ليس إلا مبادرات فكرية ونشاطات عقلية، وطريقة الوصول إلى الحقائق الموضوعية العامة، والمنهجية اليقينية، فهي تتميز بتطبيق معايير فنية وغير شخصية للكفاءة، وتستقل تماما عن التحيز الشخصي، والتحذلات العاطفية والوجدانية، والمصلحة الشخصية، ويقوم بتقديم والتحدودة دقيقة للموضوعات والعمليات والعلاقات التي تقع في علم الظواهر الطبيعية (رشوان، ٢٠٠٨م، ١١).

تنطلق (المعرفة العلمية) من أطر علمية هي حصيلة نتائج غالباً ما تدعو إلى تحقق، وعلى البرغم من المزاعم التي تقول بأن هذه المعرفة فوق الالتباس – أي أنها منفصلة عن الأطر الاجتماعية فإن المعرفة العلمية لا تتمتع بالاستقلال النسبي لأن في كل معرفة علمية تتدخل العوامل الاجتماعية (نجم، ٢٠٠٩، ٣٠).

تعتمد المعرفة العلمية على الأسلوب الاستقرائي Induction الذي يعتمد على الملاحظة المنظمة للظواهر وفرض الفروض وإجراء التجارب وجمع البيانات وتحليلها للتثبيت من صحة الفروض أو عدم صحتها، ولا يقف العلم عند المفردات الجزئية التي يتعرض لبحثها، بل يحاول الكشف عن القوانين

والنظريات العامة التي تربط هذه المفردات بعضها ببعض والتي تمكن من التنبؤ بما يحدث للظواهر المختلفة تحت ظروف معينة.

ISSN: 1858-8891

## والاستقراء نوعان:

- (۱) تام complete
- (۲) ناقص Incomplete

وفي الاستقراء التام يقوم الباحث بملاحظة جميع مفردات الظاهرة التي يبحثها، ويكون حكمه الكلى مجرد تلخيص الأحكام التي يصدرها على مفردات البحث، أما في الاستقراء الناقص يكتفي الباحث بدراسة بعض النماذج ثم يحاول الكشف عن القوانين العامة التي تخضع لها جميع الحالات المتشابهة والتي لم تدخل في نطاق بحثه وبفضل هذه القوانين يستطيع الباحث أن يتنبأ بما يمكن أن يحدث للحالات المتشابهة والتي لم تدخل في دائرة بحثه، وأن ينتقل بأحكامه من الحالات المعلومة إلى الحالات المجهولة (التابعي وبهنساوي، ٢٠٠٧، ٢٠).

المعرفة العلمية، هي مجموعة المفاهيم والمبادئ والقضايا والنظريات التي يتوصل إليها العلماء لتعليل أوشرح الحوادث في الطبيعة، والتنبؤ بحالات تقع في المستقبل إبتغاء رسم صورة علمية عن حقيقة العالم الخارجي (رشوان، ٢٠٠٨، ٤٠) ونجد أن هنالك اختلافات بين المعرفة العلمية والمعرفة.

يمكن أن نحدد المعرفة العلمية بأنها تلك المعرفة التي تعتمد على الملاحظة المنظمة للظواهر ومحاولة تفسيرها بالكشف عن القوانين التي تحكمها والتنبؤ بمستقبلها، إن التحليل المتعمق لطبيعة العلم يكشف عن أنه يتضمن بين طياته هدفاً معيناً ووسائل لتحقيق هذا الهدف، فغاية العلم هو تفسير الظواهر والتنبؤ بمستقبلها، وذلك عن طريق الكشف عن القوانين التي تحكم سير الظواهر(السيد، ٢٠١١، ١٢).

### علم اجتماع المعرفة عند علماء الغرب:

علم اجتماع المعرفة عند كارل ماركس: ولند كارل ماركس في ٥ مايو ١٨١٨م في مدينة تريف التابعة لبروسيا، توفي عام ١٨٨٣م، ترجع البدايات الأولى لعلم اجتماع المعرفة إلى ماركس، حيث يعتبر الاستخدام الماركسي في هذا

العلم ذو صلة وثيقة بالتصور المادي للتاريخ، وترتبط قضاياه بالوعي الطبقي وأيديولوجيات الطبقات المختلفة، وقد فسرت المادية التاريخية الفكر والمعرفة في ضوء البناء التحتي للمجتمع، بمعنى أن الاقتصاد هو الذي يحدد النظم القانونية والفلسفية والسياسية، ويعتبر الوضع المادي للطبقة هو الأساس الوحيد لتفسير البناء الفكري والمعرفي، علاوة على ذلك ترى الماركسية أن البنية التحتية تؤثر في العلم وتحدد الاتجاهات والقضايا التي يدرسها ومعدل التقدم العلمي(نجم، ٢٠٠٩م، ٤٣).

يعتبر ماركس أول منظر اجتماعي يقترح مدخلاً منظماً لتحليل إنتاج الفكر، ولتحليل علاقة أشكال المعرفة (الأيدولوجيا) بالأنماط المختلفة للمجتمعات، ففي كتابه (الأيدولوجيا الألمانية) طرح ماركس نموذجاً ميكانيكياً آلياً للإنتاج الاجتماعي للأفكار، فيه تقوم مصالح الطبقة ونمط الإنتاج بتحدد بنية الفكر داخل المراحل التاريخية المختلفة، ومن ثم صنفت النظرية الاقتصادية والدين والأفكار السياسية والاجتماعية والقانون على أنها أشكال للأيدلوجية تعكس قيم جماعات بعينها (السيد، ٢٠٠٠م، ٣٧٢).

وتربط الماركسية بين الوجه المعرفي والسوسيولوجي في تحليل الـوعي الاجتماعي، فمن خلال المفهوم المادي للتاريخ اكتسبت نظرية المعرفة المرة الأولى وجهاً علمياً، حيث وضع كل من ماركس وإنجلز الممارسة أي الفعالية التاريخية للبشر، ومنها توصلا إلى حل علمي للقضايا الرئيسة النظرية المعرفة مثل موضوع المعرفة ومناهجها، ومسألة الحقيقة والمقاييس الموضوعية له، وقد ظلت المادية التاريخية – كما طبقها كلاسيكي الماركسية على المعرفة – تقف باستمرار على أرض التاريخ، فهي لا تفسر الممارسة بالفكرة، بل تفسر الآراء الفكرية بالممارسة المادية، ومن خلال المادية التاريخية، كانت دراسة الـوعي الاجتماعي ليست على صعيد نظرية المعرفة فحسب، بل وعلى الصعيد السوسيولوجي أيضاً، وبرزت إنجازات ماركس وإنجلز في تفسيراتهم العلمية للطبيعة الاجتماعية للـوعي الاجتماعي بالوجود الاجتماعي، وأكد على الاستقلال النسبي لتطور الـوعي ودوره الفعال في الحياة الاجتماعية (نجم، ٢٠٠٩م، ٤٥).

ويرى "ماركس" أن هناك تقابل بين الأفكار والوضع الاجتماعي، إذ أن الأولى ليست سوى أشكال وتعبيرات عن الصراع الاجتماعي فهي لا تستمد قوتها إلا من المصالح المادية، فمختلف مقولات الاقتصاد ليست سوى تعبيرات نظرية وتجريدات لعلاقات البشر فيما بينهم، فالناس ضمن هذه العلاقات الاجتماعية ينتجون المبادىء والأفكار المنطبقة مع علاقاتهم الاجتماعية.

ويشير ماركس إلى مفهوم المعرفة كحقيقة علمية وموضوعية مستقلة عن القوي الاقتصادية والاجتماعية رغم إرتباطها بهذه العناصر من أجل وجودها الإجتماعي، وعلى العكس من ذلك ترتبط الأيديولوجية إرتباطاً مباشراً بالمصالح الطبقية الاقتصادية، وتعمل على إخفاء المتناقضات وغموض العلاقات الاجتماعية، فالمعرفة الأيديولوجية تتميز عن المعرفة العلمية، فهي تنطلق من الطبيعة المغتربة للعلاقات الإنسانية، وتعجز عين إدراك الأساس التاريخي والاجتماعي للإغتراب، كما تفشل في فهم نتائجه على العلاقات الاجتماعية، ليذلك كان من الصعب فصل نظرية ماركس الأيديولوجية عن مفهوم الإغتراب(رشوان، ٢٠٠٨، ٢٠٥).

ولقد كان عبدالرحمن بـن خلـدون أكثـر شـمولية وقربـاً فـي تشـخيص هـذه الإشكالية يقول ابن خلدون: "ولمـا كـان الكـذب متطرقـاً للخبـر بطبيعتـه، ولـه أسـباب تقتضـيه، فمنهـا التشـيعات لــالآراء والمــذاهب ٠٠٠ ومــن الأسـباب المقتضية للكـذب فـي الأخبـار أيضـاً الثقــة بالنــاقلين ومنهـا الــذهول عــن المقاصد ٠٠ ومنها توهم الصدق ٠٠ ومنها الجهــل بتطبيــق الأحــوال علــى الوقــائع لأجل ما يداخلها من التلبـيس والتصـنع فـي نقلهـا المخبـر كمـا رآهـا ٠٠ ومنهـا تقرب الناس في الأكثر لصاحب التجلّـة والمراتـب بالثنـاء والمــدح٠ ومــن الأسـباب المقتضية له أيضا وهي سابقة على جميـع مـا تقــدم، الجهــل بطبـائع الأحــوال في العمران٠ فإن كل حادث من الحوادث ذاتاً كــان أو فعــلاً، لا بــد لــه مــن طبعــة تخصه في ذاته، وفــي مــا يعــرض لــه مــن أحوالــه، فــإذا كــان الســامع عارفــا بطبائع الحوادث والأحـوال في الوجــود ومقتضـياتها، أعانــه ذلــك فــي تمحـيص الخبر على تمييز الصدق من الكـذب، وهــذا أبلــغ فــي التمحـيص مــن كــل وجــه الخبر على تمييز الصدق من الكـذب، وهــذا أبلــغ فــي التمحـيص مــن كــل وجــه يعرض(الزعبي، ٢٠٠٧)٠.

إن ماركس لم ينظر إلى التاريخ على أنه محاولات مستمرة للإرتقاء بالجنس البشري، بل نظر إليه على أنه نضال مستمر لتحقيق العدالة والمساواة، هدا النضال لن يتوقف إلا إذا اختفت التفرقة بين العمال وأصحاب العمال، بقول آخر، عندما يملك العمال أنفسهم وسائل الإنتاج (هس وماركسون وستين، ١٩٨٩م، ٣٦).

علم اجتماع المعرفة عند دوركايم: ولد أميال دور كايم فى ١٣ أبريال عام ١٨٥٨م فى مدينة أبينال Epinal بمقاطعة اللورين lorraine توفي سنة الممره، وجاءت مقولات دوركايم الفلسفية لكي تلقي الضوء على الأهمية النظرية لعلم اجتماع المعرفة، لم يوافق على نمط النسبية في المعرفة وجاءت صياغة نظريته في العقال الجمعي تؤكد على استقلال العقال في المعرفة، وقد أثبت دوركايم أننا لا ندرك العالم باعتباره موحدات حالية، بال ندركه ما خال البناءات والعمليات العقلية، وجاءت افتراضاته الأبستمولوجية العديدة إضافة جديدة إلى التطورات الحديثة في علم اجتماع المعرفة.

وعلاوة على اهتمام "دوركايم" بصياغة نظريته في العقال الجمعي التي أكدت على استقلال العقل في المعرفة، فقد استخدم النظرية الوضعية في علم اجتماع المعرفة، وجاء ذلك في منظوره الدرائعي في تفسير الدياة الاجتماعية، فضلاً عن إهتمامه بطبيعة الحقائق الاجتماعية في أعماله المبكرة وقام بدراسة الظواهر الاجتماعية باعتبارها أشياء وقد هدف "دوركايم" من ذلك إلى الوصول بعلم الاجتماع إلى الناحية العلمية (نجم، ٢٠٠٩م) .

وترتبط المعرفة – في نظر دوركايم – بمتطلبات النظام الاجتماعي العام، حيث تشتق المقولات العقلية – التي تكون التمثيلات والتطورات الاجتماعية من المبادئ الأساسية للترابط الاجتماعي،

ويضيف دوركايم أنه مع تطور المجتمعات الحديثة والمعقدة أصبح الفكر نفسه منفصلاً من أصوله الاجتماعية من أجل تحقيق الاستقلال والموضوعية، وكذلك ذهب دوركايم إلى القول بأن نسق التصنيف الذي يميز

التنظيم البدائي لم يعد صالحاً لأن يكون أساساً لتفسير سيوسيولوجي للفكر الحديث(رشوان، ٢٠٠٨م، ٢١٠).

وكما ساهم الفكر المادي التاريخي في وضع البذور الأولى لعلم اجتماع المعرفة جاء إسهام الفكر الوظيفي ممثلاً في أعمال "دوركايم" و "روبوت ميتون" و "سوروكين" لتثبيت جذور هذا العلم، وتعتبر إسهامات "دوركايم" في بناء علم اجتماع المعرفة بسيطة نسبياً بالمقارنة بعمله ككل، وبالرغم من أن بعض تعبيراته في هذا المجال قد اختلطت بالتأمل الأبستمولوجي الذي شكك فيه معظم الباحثين، لكنه قدم عملاً رائداً في هذا المجال، وحاول "دوركايم" أن يلقي الضوء على الأهمية النظرية لعلم اجتماع المعرفة من خلال مفهوماته الفلسفية، التي تقدم تفسير سوسيولوجي لكل المقالات الأساسية عن الفكر الاجتماعي(نجم، ٢٠٠٩م، ٩).

أظهر "دوركايم" في مؤلفاته اهتمامه الزائد بعلـم اجتمـاع المعرفـة، لأنـه علـم يهتم بدراسة الاشياء التي تـؤثر فـي إدراك النـاس، مثـل المـؤثرات الاجتماعيـة، بالاضافة إلى صياغة المفـاهيم والأفكـار الخاصـة بـالعلم، وقـد أثبـت دوركـايم عدم وجود علاقـة بـين الفكـر والخصـائص البيولوجيـة للإنسـان، لأن التفكيـر يتطور بفعل تـأثير القـوى الاجتماعيـة، وقـد هـدف دوركـايم مـن ذلـك إلـى التأكيد على اسـتقلالية العقـل فـي صـياغة المعرفـه، تخلـيص العقـل مـن الظواهر البيولوجية،

لقد حاول "دوركايم" الوصول بعلم الاجتماع المعرفة إلى نهاية منطقية، رغم ذلك انتقده بعض الباحثين، واتهموه بالمادية في دراسة الظواهر الاجتماعية، كما وصفوا نظريته بأنها من الأساليب الميتافيزيقية التي ليست من العلم في شيء، وكان رد "دوركايم" على هذه الانتقادات والاتهامات بأنه لم يقصد من تشبيهه هذا اعتبار الظواهر الاجتماعية أشياء مادية، ولكن تشبه أو توصف على أساس أنها أشياء كالظواهر الفيزيقية، كما رفض بعض علماء الاجتماع نظرية العقل الجمعي، ويقول "بوخارين" أنها فكرة غبية خالصة، ويري "مانهايم" أنها فرض ميتافيزيقي، لأن "دوركايم" جعل من العقل الجمعي كائناً وهمياً يحلق فوق العقول والتصورات الفردية، وأما

"جوفتش" فقد ذهب إلى أن العقل الجمعي هو مصض إفتراء لأُشياء غير موجودة في الواقع المعاش.

ISSN: 1858-8891

وأخيراً يمكن القول أنه بالرغم من فشل "دوركايم" في بناء نسق عن الأصول الاجتماعية لمقولاته الفكرية، لكن من الأهمية بمكان أن ندكر اهتمامه الرائد في دراسة الارتباطات بين أنساق محددة للفكر وأنساق تابعة لتنظيمات اجتماعية، ويعد إسهام "دوركايم" في هذا المجال، علاوة على افتراضاته الأبستمولوجية العديدة إضافة جديدة إلى التطورات الأخيرة في علم اجتماع المعرفة، وعلى سبيل المثال استخدم أحد الباحثين الدوركايمية عندما ربط مفاهيم الزمان والمكان بالعوامل الاجتماعية في الفكر الصيني القديم، وقد قام كل من "جان هاريسون Jane Harrison" وفرنسيس كورنفود لا الدينية عن دوركايم وذلك لتتبع الأفكار الدينية عند اليونان، والأفكار الفلسفية التي تتعلق ببداية ممارستهم الطقوس القبلية، وكذلك دراسة البناء العشائري للقبائل اليونانية (نجم، ٢٠٠٩).

## علم اجتماع المعرفة عند ماكس شيللر:

ولد ماكس شيللر في ميونيخ، ألمانيا، ٢٢ أغسطس ١٨٧٤م، توفي في فرانكفورت في ١٩ مايو١٩٢٨م، ويعد الفيلسوف وعالم الاجتماع الألماني ماكس شيللر Max Scheller المؤسس الحقيقي لعلم اجتماع المعرفة، فهو أول من صاغ هذا المصطلح، ونظر إلى علم اجتماع المعرفة على أنه فرع من فروع علم الاجتماع الثقافي (رشوان، ٢٠٠٨م، ٢١٢).

كان شيللر عضواً قيادياً في المدرسة الفينومينولوجية، وكاتباً راديكالياً وقف ضد النظرية النسبية في القيم، ويعد أول من قدم نظرية سوسيولوجية في المعرفة وبخاصة في التاريخ الثقافي الألماني خلال العشرينات من هذا القرن، وقد أصاب "شيللر" في الفكرة التي تقول بأن علم اجتماع المعرفة يعد جزءً من مفهوم استراتيجي يقف ضد الوضعية، وقد أراد "شيللر" من خلال تحليلاته السوسيولوجية التركيز على ثلاثة أنماط مختلفة للمعرفة في المعرفة الدينية والمعرفة الميتافيزيقية والمعرفة العلمية، حيث تمر المعرفة الإنسانية بثلاث مراحل هي: اللاهوتية ثم الميتافيزيقية، حتى

تصل أخيراً إلى المعرفة الوضعية، وتتصل تلك الأشكال الثلاثة بالوظائف البرجماتية والأدوار الاجتماعية التي يقوم بها قادة الفكر أمثال كبار رجال اللاهوت والفلاسفة والعلماء، كما ترتبط تلك النماذج البشرية بأشكال ثلاثة من النظم والمؤسسات الاجتماعية هي المؤسسة الدينية والمدرسة الفلسفية والمعهد العلمي.

يتفق ماكس شيللر مع ماركس في أن الأفكار تكون حقيقية واقعية متى ما ارتبطت بالمصالح الاجتماعية والفردية، والبواعث والعواطف والميول الاجتماعية، ومتى ما ارتبطت بالبناءات والمؤسسات النظامية، حينئذ فقط يكون للأفكار تأثيراً على الأفعال والممارسات الاجتماعية، أما الأفكار التي لا تتجذر من الواقع فيحكم عليها بأنها يوتوبيا عقيمة (الزعبي، ٢٠٠٨م، ٢).

وعلم إجتماع المعرفة – عند شيللر – ليس تاريخاً للأفكار في سياقها الاجتماعي، وليس تعبيراً عن الحتمية الاجتماعية للفكر، ولا سيطرة الاجتماعية المادية على اللامادية، ولا يعني بصحة الأفكار وصدقها، ولكنه تحليل للعلاقات الوظيفية المتبادلة والمتداخلة بين العمليات والبناءات الاجتماعية من جانب، وأنماط أو نماذج الحياة الفكرية والعقلية مشتملة على نماذج المعرفة من جانب آخر، دون ما أولوية أو أسبقية منطقية تعزي إلى المجتمع أو إلى العقل، إذ يهتم علم إجتماع المعرفة بدراسة الطابع الاجتماعي والجمعي للمعرفة، والتوزيع السسيولوجي للمعرفة من خالل بعض المؤسسات الاجتماعية في تكوين الأنواع المختلفة من المعرفة،

## المعرفة في رأي شيللر ثلاثة أنواع:

النوع الأُول "المعرفة الاستقرائية"، وموضوعها الواقع الخارجي،

النوع الثاني: هو معرفة "البنية الماهوية" لكل ما هو موجود، أي معرفة "ما" الأُشياء، وموضوع هذا النوع هو "القبلي" فهي معرفة قبلية، تردّ الأُشياء إلى ماهياتها،

النوع الثالث: "المعرفة الميتافيزيقية"، وعمادها الخلاص والنجاة، وينتج من الربط بين نتائج العلوم الوضعية والفلسفة التي تدرس الماهيات، وموضوعها أولاً: المشكلات التي لا يستطيع العلم تناولها مثل "ما الحياة؟"، وثانياً: ميتافيزيقيا هـ و "الأنثروبولوجيا

الفلسفية" التي تتناول سؤال: مَنْ الإِنسان؟ ويرى شللر أن الميتافيزيقا المديثة ينبغي أن تكون دراسة فلسفية لأُسس الأُنثروبولوجيا، أو كما يقول "ميتاأنثروبولوجيا" meta-anthroplogy (بوخنسكي، ١٩٩٢م، ٤)٠

ويعتب "شيللر" أن علم اجتماع المعرفة هـو جـزء مـن "علـم الاجتمـاع الثقافي"، لكنه تحول إلى فرع من علـم الاجتمـاع العـام، ويقسـم علـم اجتمـاع المعرفة إلى علم اجتماع واقعي Real، وعلم اجتماع ثقافي Cultural، ويختبر علـم الاجتمـاع الـواقعي العوامـل الدافعيــة فــي العمليــات التاريخيــة مثل دوافع Drives الجنس والجوع والقوة، بينما يهتم علم الاجتماع الثقافي بالعوامل الثقافيــة متمثلــة فــى دراســة المعرفــة وأشــكالها، وأهــداف الفكر ومقاصده المثالية، ولذلك فإن علـم الاجتمـاع الثقـافي يميــز بــين البنـاء التحتى Substructure والبناء الفوقي Substructure حيث يتكون البناء التحتــى مــن العوامــل الســيكولوجية (الــدوافع) فضــلاً عــن العوامــل السوسيواقتصادية، بينما يتكون البناء الفوقي من عملية توفيق بين وجهات النظر المتعارضة حـول مشـكلات "القـوة والفعـل" و"الإمكـان والتحقــق" و"الحرية والضرورة" كما استطاع "شــيللر" أن يجمــع أســس الفكــر الميتــافيزيـقى وقواعد التجربة الأُمبريقية، وعلاوة على ذلك ربط بين فحوى المعرفة من ناحيــة وصــاغها فــى شــكل مــن صــور التنظــيم مــن ناحيــة أخــرى، وبهــذا وفق "شيللر" بين منطق الفحوي ومنطق الصورة، وجمع بين الشكل والمضمون ومزج بين المعرفة والنظم الاجتماعية(نجم، ٢٠٠٩م، ٥٥)٠

علم اجتماع المعرفة عند كارل مانهايم: يعتبر كارل مانهايم [Karl ملم اجتماع المعرفة عند كارل مانهايم: يعتبر كارل مانهايم [Mannheim] من أشهر علماء الاجتماع المجريين (الهنكاريين) ومن المؤسسين الأوائل لعلم الاجتماع المجري (الهنكاري) وكما يعد مؤسس علم اجتماع المعرفة، ولد في ٢٧ مارس ١٨٩٣م بمدينة بودابست عاصمة المجر، توفى مانهايم في لندن في يناير ١٩٤٧م وعمره (٥٣) سنة،

يعتبر مانهايم أول من كتب الصياغة الثقافية لعلم إجتماع المعرفة، حيث بين الطابع الجمعية ليشير إلى الطابع الجمعي للمعرفة، واستخدم مفهوم الذات الجمعية ليشير إلى المفكر الفرد الذي يعبر عن وجهة نظر جماعة، وليست فرد. ويعتبر مانهايم الممثل الرسمي لعلم اجتماع المعرفة، نتيجة للجهد الكبير الذي بذله في

تحديد مجالات ومناهجه، كما تعتبر نظريت السوسيولوجية في العقل إسهاماً متميزاً ظهر بوضوح في كتابات الأولى التي لم تقتصر على الجانب الاجتماعي فقط، بل عالجت قضايا فلسفية شتى، ويظهر ذلك بصورة جلية في أطروحته للدكتوراه التي تحدثت عن التحليلات البنائية للأبستمولوجيا، والتي يظهر منها أن إستخدام "مانهايم" للمنظور البنائي خاصية أساسية في المنهج السوسيولوجي عنده، واستخدم مصطلح "علم اجتماع المعرفة، في كتابه الأيديولوجيا واليوتوبيا، كما تحدث فيه عن النظرية التي قدمها في المعرفة، وكذا ناقش موضوعات علم اجتماع المعرفة عند "ماكس شيللر" الذي سبقه في هذا المجال، وعرف كارل مانهايم علم اجتماع المعرفة بأنه: نظام معرفي يصاول الكشف عن اعتماد الآراء ووجهات النظر الفكرية والعقلية اعتماداً وظيفياً على واقع الجماعات الاجتماعية المتمايزة التي المختلفة (رشوان، ٢٠٠٨م)،

اهتم مانهايم بمجالات وموضوعات كتيرة في علم الاجتماع لكنه اشتهر بإهتمامه بعلم اجتماع المعرفة (Sociology of Knowledge) حيث أضاف له في منهجيته وأفكاره بما فاق غيره من علماء الاجتماع ويدرس علم اجتماع المعرفة العلاقة بين الفكر والمجتمع ويهتم بتوضيح الظروف الاجتماعية والواقعية للمعرفة.

## التأصيل الإسلامي لعلم اجتماع المعرفة:

تعريف التأصيل في اللغة: الأصل أصل كل شيء وجمعه أصول لا يُكَسَّر على غير ذلك وهو اليأصُول يقال أصل مُؤصَّل واستعمل ابن جني الأصلية موضع التأصُّل فقال الألف وإن كانت في أُكثر أحوالها بدلاً أو زائدة فإنها إذا كانت بدلاً من أصل جرت في الأصلية مجراه وهذا لم تنطق به العرب، إنما هو شيء استعملته الأوائل في بعض كلامها، وأصُل الشيء صار ذا أصل قال أمية الهذلي :

وما الشُّعْلُ إِلا أَنْنِي مُتهَيِّبٌ لِعِرْضِكَ ما لم تَجْعَلِ الشَّيءَ يَأْصُلُ وَكِذَلَكَ تَأْصَّل، ويقال اسْتَأْصَلَتْ هــذه الشــجرةُ أي ثبــت أصــلها واستأصــل أفيفــي بني فلان إذا لم يَدَعْ لهــم أصـْـلاً واستأصــله أي قلَعــه مــن أصــله وفــي حــديث

الأُضحية أنه نهى عن المُسْتَأْصَلة هي التي أُخِذ قَرْنُها مــن أُصــله وقيــل هــو مــن الأُصِيلة بمعنى الهلاك واسْتَأْصَلَ القومَ قَطَعَ أُصلَهم٠

أص ل: الأصْلُ واحد الأصُول يقال أصل مُؤصَّلٌ واسْتَأْصَلَهُ قلعه من أصله وقولهم لا أصل له ولا فصل الأصْلُ الحسب والفصل اللسان والأصِيلُ الوقت بعد العصر إلى المغرب وجمعه أصُلُ وآصَالٌ وأصَائِلُ كأنه جمع أصيلة وأصْلانٌ أيضا مثل بعير وبعران وقد آصَلَ دخل في الأصيل وجاء مُؤْصِلاً ورجل أصيلُ الرأي أي محكم الرأي وقد أصُلَ من باب ظرف ومجد أصِيلاً ذو أصالةٍ والأُصلَةُ بفتحتين جنس من الحيات وهي أخبثها وفي الحديث في ذكر الدجال (كأن رأسه أصلة) (ابن منظور، ١٩٨٨م، ٢٨).

## تعريف التأصيل في الاصطلاح:

الأصل في الاصطلاح الفقهي: هـ و مـا يقـاس عليـه، كمـا يطلقـه الفقهاء والأصوليين على معاني عدة: أولهمـا الـدليل يقـال: الأصـل فـي هـذه المسـألة الكتاب والسنة، وثانيهما القاعدة الكلية: وهي اصـطلاحاً علـى مـا يجـيء قضـية كلية من حيث اشتمالها بالقوة على جزيئـات موضـوعها، وتسـمى تلـك فروعـاً، واستخراجها منهـا تفريعـاً، وثالثهـا الـراجح: أي الأولـى والأحـرى يقـال الأصـل الحقيقـة، ورابعهـا المستصـحب، يقـال تعـارض الأصـل والظـاهر وخامسـها مقابل الوصف على ما يجىء في لفظ الوصف.

شروط الـتأصيل الإسلامي الصحيح: إن المتأمل لجميع التعريفات السابقة ليجد أنها – رغم بعض الاختلافات في الصياغة وفي درجة الإجمال أو التفصيل – تجتمع على معان رئيسة مشتركة يمكن أن تعتبر شروطاً للتأصيل الإسلامي الحق، ويمكن تطبيقها عملياً في جملتها باعتبارها معياراً صالحاً للتمييز بين ما يندرج في إطار جهود التأصيل الإسلامي أو التوجيه الإسلامي الصحيح وبين ما لا يندرج تحته من إسهامات، أما ما يتجاوز تلك المتطلبات أو المعاني مما ورد في التعريفات، فلا يعدو في الحقيقة أن يكون من نوع (الضوابط) التي يرى البعض ضرورة التأكيد عليها، أو من نوع (التفصيلات) التي تبين الكيفية التي تتم بها عملية التأصيل ذاتها.

يتطلب التأصيل الإِسلامي للعلوم أو التوجيــه الإِســلامي للعلــوم تــوافر الشــروط الثلاثة الآتية مجتمعة:

قضاياه.

1. الإِنطلاق مـن إدراك واضـح لأبعـاد (التصـور الإِسـلامي) للإِنسـان والمجتمـع والكون المنبثق مـن الكتـاب والسـنة، ولمـا يتضـمنه التـراث الإِسـلامي ممـا يرتبط بالتخصـص، مـع نظـرة نقديــة لإسـهامات علمـاء المسـلمين حـول

ISSN: 1858-8891

- استيعاب (العلوم الحديثة) في أرقى صورها، مع القدرة على نقدها،
   والاستفادة منها، وتجاوزها بشكل بناء كلما اقتضى الأمر ذلك.
- وبين معطيات التصور الإسلامي من جانب، وبين التصور الإسلامي من جانب، وبين إسهامات العلوم الحديثة من جانب آخر، وليس مجرد الجمع أو التجاوز المكاني أو حتى المزج بينهما دون وحدة حقيقية.

التأصيل الإسلامي لعلم اجتماع المعرفة: إن العلوم الاجتماعية والإنسانية تبدو أكثر تأثراً بالخلفيات الفلسفية والنظرية لمؤسسيها، وتتجلي فيها الخصوصية بشكل واضح، وذلك أنها تدرس الإنسان كفرد أو في جماعة، ومعلوم أن دراسة الإنسان والعلاقات الإنسانية لا تخلو من تدخل التصورات التي يحملها الإنسان عن الكون وعن الحياة، وعن الإنسان ذاته ورسالته في هذا الوجود، وصلته بخالقه، وارتباطه بمثله الأعلى ومآله الآخروي.

ومن جانب آخر فان هذه العلوم التي تطورت في الغرب، تدرس علائق الإنسان الغربي، الغربي، الغربي، الغربي، الغربي، الغربي، الغربي، الغربي، وعلى الحضارية التي يعيشها الإنسان الغربي، وعلى السخم من أن هذا لا ينفي وجود الجانب المشترك من المعرفة الإنسانية التي اشتركت فيها أجيال الإنسانية وتطورت بمشاركة كل الأمم فإن الأمر كما يطرحها ابن نبي يأتي من جانبين:

الأول الجانب العلمي: من حيث أن الرؤيا الغربية المرتكزة أساساً على المادة تستبعد الجانب الغيبي من الاعتبار العلمي، كما أنها برؤيتها العالمية المركزية ترى نفسها وعلومها نموذجاً عالمياً وحيداً، كما أنها تستبعد الجانب الأخلاقي من خلال تقديمها لـذوق الجمال على حساب الجانب القيمي الروحي (ابن نصر، ١٤٢٦هـ، ١٢٢).

ثانياً الجانب العملي: مـن جهـة اتصـاله بجهـود النهضـة فـي العـالم الإسـلامية، والتي تحيشـها الأمـة الإسـلامية، وتعمل على تحليل أسباب التخلف الكامنـة فـي الـذات الإسـلامية طيلـة قـرون،

والعمــل علــى تفكيــك خيــوط شــبكة (الأفكــار الميتــة والمميتــة) المتصــلة بالحقيقة الموضوعية الموجودة في العالم الإسلامي(بدران، ١٤٢٠هــ، ٢٠٣).

ISSN: 1858-8891

إن ابن خلدون لم يكن مقصوده أن يـورد تقسـيم العلـوم علـى سـبيل الوصف التاريخي المجرد، وإنمـا كـان يهـدف إلـى بيـان التكامـل المعرفي فيهـا بيانًا يتجاوز الوصف إلـى التأصـيل والتوجـه، وكأنـه يريـد أن يقـول: إن العلـوم فـي دائرة الثقافة الإسـلامية ينبغـي أن تكـون دائمـاً خادمـة لحقيقـة الـدين غيـر مناقضة لها سواء كان منشأ إنشـاءً أو مقتبسـة اقتباسـاً، فـإذا لـم تكـن كـذلك أخرجت من هذه الدائرة وقع تناولها بالنقـد الإبطـال، ففـي التصـنيف الخلـدوني للعلوم يبدو أيضاً ملمح آخر من ملامـح نظريتـه فـي التكامـل المعرفـي(الميلاد، ٢٠١٥م، ٣٤).

لذا اقترح ابن نبي تأسيس علم اجتماع خاص بالعالم الإسلامي، يدرس مشكلاته المتصلة بمرحلة الاستقلال السياسي، وهي المرحلة التي أعقبت الاستعمار مباشرة، إن دعوة ابن نبي هذه لا تنطلق من دافع التميز الحضاري فقط، وإنما من الناحية الموضوعية أيضاً، باعتبار أن المجتمع الإسلامي يختلف في نشأته وتطوره عن المجتمع الغربي، وأن علم الاجتماع الحديث من حيث نظرياته ومفاهيمه ومناهجه ومقولاته نشاً في واقع اجتماعي يختلف في طبيعته وتكوينه وتطوره اختلافاً جذرياً عن الواقع الاسلامي،

وإذا كانت قضية – أسلمة العلوم الاجتماعية – من القضايا التي اهـتم بهـا المعنيون في حقل المعرفة الإسـلامية في حقبة الثمانينيات، فـلا بـدً أن نسجل هنا أن ابن نبي كان رائداً في إثارة هذه القضية، بـل أسـهم فـي التنظيـر لها ومعالجتها، وهـي خطـوة تعتبـر رائـدة مـن حيـث تقـديم بـديل نظـري وتطبيقي لعلم الاجتماع الحديث باتجاهاته الماركسية أو الليبرالية،

## التأصيل الإسلامي لعلم اجتماع المعرفة يقصد به الآتي:

أولاً: الفهم النقدي السليم لنظريات علم اجتماع المعرفة في المجتمع الغربي، حيث تأتي مسلمات تلك النظريات من النموذج المعرفي الآيدلوجي الغربي، الذي انطلاقه أساساً من رؤيته للعالم، وتتشكل تلك الرؤية من بنية مفاهيمية معينة، لتجيب على عدد من الأسئلة مثل: الحياة والإنسان والإله والكون.

ثانياً: الفهم النقدي الصحيح للتراث الإِسلامي، ومن ثم الكشف عن المجال التداولي الذي يحتكم إليه هذا التراث.

ISSN: 1858-8891

ثالثاً: توليد نموذج معرفي من الرؤية الإِسلامية للعالم، والتي نستنبطها من الوحي، لأنها تختص بمجموعة خصائص تميزها عن غيرها من رؤى العالم، كالعالمية والثبات والشمولية.

التأصيل هو تفكير علمي منهجي يقوم على أسس، وليس عملية معرفية سطحية، ولا يزال علم اجتماع المعرفة عند ابن خلدون في مجال التأصيل الإسلامي يحتاج إلى عملية التقريب التداولي، تلك الآلية التي استخدمها صانعة التراث الإسلامي في تقريب العلوم، من خلال تخليص العلم المنقول من مضامينه التي تتعارض مع أصول المجال التداولي: العقدية واللغوية والمعرفية، لذلك عملية التأصيل الإسلامي لعلم اجتماع المعرفة تظل في حاجة دائمة إلى عملية التأصيل والتقريب حتى يحتل مكانه داخل المجال التداولي التأصيلي،

#### علم اجتماع المعرفة قبل ابن خلدون:

قبل الخوض في الحديث عن علم اجتماع المعرفة عند ابن خلدون، يجب أن نلقي نظرة على نظريات المعرفة قبله، حتى يتسنى لنا تحديد قيمة ما قدمه، ونتبين الجديد فيه الذا سنتطرق إلى عدد من الفلاسفة العرب الذي تحدثوا عن المعرفة، ومنهم الفارابي وابن سينا والغزالي وابن رشد.

1- الفارابي (١٧٠-١٩٥٩): ولد أبو نصر محمد بن طرخان الفارابي في مدينة فاراب في إقليم خراسان، وتوفي في دمشق بالشام، اشتهر بالفلسفة حتى لقب (بالمعلم الثاني) نظراً إلى أن أرسطو كان يلقب بالمعلم الأول، يمثل الفارابي الفكر الاجتماعي الفلسفي قبل نشأة علم الاجتماع على يد ابن خلدون، وأهم الكتب التي ألفها في مجال الفكر الاجتماعي كتابان (السياسات المدنية) و(آراء أهل المدينة الفاضلة) ولعل الثاني من أهم مؤلفات الفارابي إذ يتضمن خلاصة فكره الفلسفي والسياسي والاجتماعي (لطفي والبعادي،

المعرفة عند الفرابي نوعين: النوع الأول هي: معرفة حسية وهي إدراك صور المحسوسات أو الجزئيات التي تأتي عن طريق قوى هي (الحس المشترك

والمتخيلة والوهم والذاكرة) ومنها الحواس الخمس التي تقوم بإدراك ما هو الطهر، والآخر الحواس الباطنة التي تدرك ما هو باطن، والنوع الثاني هي: المعرفة العقلية التي تدرك الكليات الثابتة بواسطة العقل الذي هو أرقى قوة في النفس العاقلة أو القوة العالمة، وقسم الفارابي هذه النفس إلى قوتين تسمى كل واحدة منهما عقلاً، وهما العقل العملي: يقوم باستنباط الأعمال الإنسانية الجزائية والتدابير والصناعات، والآخر هو العقل النظري أو العلمي وهو القوة التي تدرك المقولات إدراكاً كلياً مجرد عن المادة أو حدسياً، وبها يتحصل الإنسان على المعرفة، كما قسم العقل النظري إلى ثلاث مراتب، الأول: هو هيولاني (أو عقل بالقوة) له استعداد لقبول كل ما يرد إليه من المعاني والمعقولات من الصور التي تنقلها له الحواس، ثانياً: (عقل بالفعل) وهو الهيولاني لكن عندما تنطبع فيه المعقولات فيصبح (عقل بالفعل) وهو الهيولاني لكن عندما تنطبع فيه المعقولات فيصبح عقلا بالفعل، أما الثالث: هو عقل مستفاد) وهو العقل الذي يمكنه إدراك المعقولات التي لـم تكن أصلاً موجودة في المادة، بل هي مفارقة يدركها حدسياً وبدون مساعدة الحواس

ISSN: 1858-8891

٧- ابن سينا (٩٨٠-١٠٣٧): هو حسين بن عبداللّه بن سينا، ولد في أخشنه قرب بخارى وتوفي في همذان، تعمق في دروس فلسفة أرسطو وتأثر أيضاً بالأفلاطونية الجديدة قائلاً بوجود العقل الكلي، دافع عن خلود النفس ووحدة الخالق، غير أن آراءه في الخالق لا تخلو من شيء من الحلولية الأفلاطونية، له عدد من المؤلفات، ظلت كتبه عماد الدراسة لكليات الطب في أروبا قرونا عديدة (قاسم، ١٩٧٥م، ١١).

سار ابن سينا في نفس خطي الفارابي، إذ قدم نظريته في المعرفة بطريقة شبيهة بطريقة الفارابي، يرى ابن سينا أن المعرفة كلها تبدأ حسية ومن شم ترتقي في سلم قوى النفس الباطنة يزاملها تجريد، ويبلورها عمل العقل، كما ميز ابن سينا بين عدة مراتب للمعرفة وهي معرفة المقدمات ومعرفة المعانى المجردة والمعرفة بإشراق من الله كمعرفة المستقبل واستشرافه،

٣- الغزالي (١٠٥٩-١١١١م): هو أبو حامد محمد الغزالي الطوسي النيسابوري
 الصوفى الشافعي الأشعري، أحد أعلام عصره وأحد أشهر علماء المسلمين

في القرن الخامس الهجري، (80 – 0.0 هـ / 100 – 100 ميكن وقيها وفيلسوفاً، وكان صوفي الطريقة، شافعي الفقه إذ لم يكن وأصولياً وفيلسوفاً، وكان على مذهب الأشاعرة في العقيدة، وقد عُرف كأحد مؤسسي المدرسة الأشعرية في علم الكلام، وأحد أصولها الثلاثة بعد أبي الحسن الأشعري وهم (الباقلاني والجويني والغرّالي)، لُقّب الغزالي بألقاب كثيرة في حياته، أشهرها لقب "حجّة الإسلام"، ولم أيضاً ألقاب مثل: زين الدين، ومحجّة الدين، والعالم الأوحد، ومفتي الأمّة، وبركة الأنام، وإمام أئمة الدين، وشرف الأئمة.

كان له أثرٌ كبيـرٌ وبصـمةٌ واضحةٌ فـي عـدّة علـوم مثـل الفلسفة، والفقـه الشافعي، وعلم الكلام، والتصوف، والمنطق، وتـرك عـدداً مـن الكتـب فـي تلـك المجالات، ولد وعاش في طـوس، ثـم انتقـل إلـى نيسابور لـيلازم أبـا المعـالي الجويني (الملقّب بإمام الحرمين)، فأخذ عنـه معظـم العلـوم، ولمّـا بلـغ عمـره الجويني (حـل إلـى بغـداد مدرّسـاً فـي المدرسـة النظاميـة فـي عهـد الدولـة العباسية بطلب من الوزير السـلجوقي نظـام الملـك، فـي تلـك الفتـرة اشـثهر شهرةً واسعةً (الأعسم، ١٩٩٩م، ٢٧– ٣٣).

جعل الغزالي للمعرفه ثلاث مراتب: معرفة حسية ومعرفة عقلية ومعرفة بالمكاشفة وهي المعرفة الحقيقية، وتدرك بالقلب وهي سر من أسراره ولا علاقة لها بالحواس، يعني ذلك أن المعارف قسمان: قسم مكتسب أي تعلم إنساني، وقسم فطري يحصل بإلهام من اللَّه أي بالتفكير من الداخل وعن طريق التصوف والمكاشفة، إن أعلى مراتب المعرفة عند الغزالي ليست مرتبة العقل أو الإيمان بل الذوق، وبه تتم المعرفة وتلقى من عند اللَّه.

3-ابن رشد (١١٢٦ - ١١٩٨ م): هـو أبو الوليد محمد بن أحمد بن رشد، فيلسوف وطبيب أندلسي، ولد في قرطبه، وقد رد على تهافت الفلاسفة للعزالي بتهافت التهافت، ترجمت أكثر آثاره الطبية والفلسفية إلى اللاتينية والعبرية، ترك أثراً بعيداً في التفكير، وعـرف بالفيلسوف والشارح وكانت له مدرسة في الجامعات الغربية (قاسم، ١٩٧٥، ١٤).

لقد فاق ابن رشد غيره من الفلاسفة في توضيح مفهوم التكافؤ بين الفلسفة والشريعة، وبين العقل والوحى من حيث هما مصدران أوليان

صادقان للحقيقة المطلقة، وكان أول مـن وضع حـدوداً للعقـل وحـدوداً للشـرع ورفض دمج الأثنين معـاً لكنـه أعطـى كـلا منهمـا حقـه، اعتبـر ابـن رشـد أن الحواس هي مصدر الإدراك فمـن فاتـه حاسـة فاتـه معقـول مـا، ولـيس فـي النفس أوليات فطرية كما إدعى ابـن سـينا، وراى ابـن رشـد أن العقـل يسـتمد المعرفة من العالم المادي وهذا العالم لـه قوانينـه ووجـوده اليقينـي، والعقـل الذي يدرك العالم وقوانينه الثابتة هو صـورة لهـذه القـوانين، فعنـدما يتلقـى الصـورة الخارجيـة التـي تنقلهـا الحـواس تصـبح مـادة لتفكيـره فيفكـر بهـا ويحصل على المعرفـة التـي تنقلهـا الحـواس تصـبح مـادة لتفكيـره فيفكـر بهـا ويحصل على المعرفـة التـي تكـون قـد جـاءت نتيجـه الحـس والعقـل معـا، فالمعرفة اليقينية إذن تأتي من الوجـود اليقينـي ولـيس عـن طريـق الحـدس أو الإلهـام أو المكاشـفة، أمـا الـوحي فقـد جـاء متممـاً لعلـوم العقل(بـدوي،

ISSN: 1858-8891

يعتبر نهج ابن رشد هذا الأول من نوعه، إذا أنه ربط المعرفة بالواقع، وأرجع المعرفة إلى عقل الإنسان الذي يستوحي المعرفة من العالم الخارجي مباشرة، سعى ابن رشد إلى فصل الفلسفة عن الدين، كما سبق علماء الغرب في فكره النقدي العقلاني، وأصبح فكره هذا مادة غنية لأبحاث كثيرة ولعدة قرون ولعلماء كثر، حيث ترجمت إلى اللاتينية في القرن الثالث عشر، لذا استفاد منها الغربيين، وفي الأندلس فقد (اثمرت العقلانية الواقعية النقدية الرشدية، وهرة واحدة على الأقل، هي مقدمة ابن خلدون)،

وعطفاً على ما أسلفنا من ذكر نجد أن السواد الأعظم من نظريات المعرفة للفلاسفة العرب تندرج تحت النظريات اليونانية، مع اختلاف بسيط في المسميات والتفصيلات، بين قائل بالفيض إلى قائل بالإشراف إلى قائل بالمكاشفة أو الاتصال، جلها تتمفصل حول مصدر المعرفة الأساسي وهو العقل الفعال، ومن هذا العرض يتبين لنا أن نظريات المعرفة عند العرب تمحور في أمرين هما: الأول: هيمنة الفكر اليوناني على الفكر العربي، وثانياً:

علم اجتماع المعرفة عن ابن خلدون: هو العلامة أبو زيد ولي الدين عبدالرحمن بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن الحسن بن محمد بن عبدالرحيم الحضرمي، من ولد وائل بن حجر، الأشبيلي

.( ) &

الأُصل، التونســي، القــاهري المــالكي، المعــروف بــابن خلــدون٠( الخــواج، ٢٠١٤م،

ISSN: 1858-8891

يعتبر ابن خلدون أحد العلماء الذين تفخر بهم الحضارة الإسلامية، فهو مؤسس علم الاجتماع وأول من وضعه على أسسه الحديثة، وقد توصل إلى نظريات باهرة في هذا العلم حول قوانين العمران ونظرية العصبية، وبناء الدولة وأطوار اعمارها وسقوطها، وقد سبقت آراؤه ونظرياته ما توصل إليه لاحقاً بعدة قرون عدد من مشاهير العلماء كالعالم الفرنسي أوجست كونت.

ويبقى فكر ابن خلـدون اليـوم شـاهداً علـى عظمــة الفكــر الإِســـلامي المتميــز بالدقة والجدية العلمية والقدرة على التجديد لإثراء الفكر الإنساني.

يبدأ ابن خلدون نظريته في المعرفة بطرح تصور معين للكون، فيقول إننا نشعر بوجـود ثلاثــة عــوالم، أولهــا العــالم المحســوس المــادي حيــث تتـــدرج العناصر المشاهده فيه صاعداً من الأُرض إلى الماء إلى الهـواء فـإلى النـار وكـل واحد مستعد لأن يستحيل إلى ما يليه صاعداً أو هابطاً، وثانيهما عالم التكوين بما فيه من معادن ونبات وحيوان على هيئة من التدرج بحيث يكون آخر أفق المعادن متصلاً بـآخر أفــق النبــات (كالحشــائش والنباتـــات التـــى لا بذور لهـا)، وآخــر أفــق للنبــات (كالنخــل والكرمــة) متصـــلاً بــأول أفــق للحيـــوان (كالحلزون والصدف) ومعنى الاتصال أن آخر أفق فيها مستعد بالاستعداد القريب أن يصير أول أفق الـذي بعـده، ثـم تعـددت أنـواع الحيـوان وانتهـى التكوين إلى الإنسان صاحب الفكر، وهــو الــنفس المدركــة والمحركــة التــي لا بــد لها من وجود آخر يتصل بها ويكون ذاته إدراكاً وتعقلاً محضاً وهدا هو عالم الملائكة، ولا بد أن يكون للنفس استعداد للإنسلاخ من البشرية والاتصال بهذا العالم العلوي، وهذه النفس شأنها شأن سائر الموجودات (لها في الاتصال جهتا العلو والسـفل، هـى متصـلة بالبـدن مـن أسـفل ومكتسـبة بــه المدارك الحسية التي تستعد به للحصــول علــي التعقــل بالفعــل ومتصــل مــن الجهة الأُعلى منه بأفق الملائكة ومكتسبة به المدارك العلمية والغيبية).

وهكذا وببراعة فائقة جعل ابن خلدون العالم كله سلسلة تصاعدية متصلة الحلقات ووضع الإنسان في الوسط، والنفس الإنسانية، بحكم وضعيتها في سلم الكائنات، تستطيع بواسطة آلاتها الجسدية أن تكتسب المدارك الحسية

التي بها تستعد للتعقل بالفعل، وبغير آلات تكتسب المدارك الغيبية والعلمية عن طريق اتصال جهتها العليا بأفق الملائكة فتقتبس من العالم الأعلى نوراً وعلماً.

خصص ابن خلدون باباً كاملاً في مقدمته عن العلوم وأصنافها وعن الفكر الإنساني وعلاقته بالحياة الاجتماعية، كما بين مدى ارتباط العلوم والمعارف بالتقدم الحضاري والصنائع، وعندما تنفصل معايش أهل العمران عن أعمالهم فإنهم يتجهون إلى العلوم والمعارف،

كما أوضحت فاطمة بدوي أن ابن خلدون في تفسيره لعوامل تقدم المعرفة وارتباطها بالشكل الاجتماعي يعود دائماً إلى نماذج، ليس إنطلاقاً من الحلم بعودة حقبة تاريخية معينة، كما كان يفعل السلفيون، بل ليعيد تفسير الوقائع والأحداث وفقاً لمنهج عقلاني يكشف أسباب التقدم وأسباب التأخر والقوانين والتطور (التابعي وبهنساوي، ٢٠٠٧م، ٢٤٩).

إن المبدأ العام عند ابن خلدون هـو أن العلـم والتعليم طبيعـي فـي العمـران البشري، وذلك لأن الإنسان تشاركه جميع الحيوانات في حيوانيتـه مـن الحـس والحركة والغذاء والسكن وغير ذلك، وإنما يتميز عنهـا بـالفكر الـذي يهتـدي بـه لتحصيل معاشه والتعـاون عليـه مـع أبنـاء جنسـه والاجتمـاع المهيـئ لـذلك التعاون.. وعن هذا الفكر تنشأ العلـوم. وكـان ابـن خلـدون مـدرك لحقيقـة أن الإنسان يمتاز عن الحيوان بالفكر، وأن العقل الإنساني (عقـل بـالقوة كمـا أنـه عقل بالفعل) مما أدى ذلـك إلـى معرفـة الآليـات والطـرق التـي عـن طريقهـا يكتسب الإنسان العلوم والمعارف.

ويرجع الفضل والسبق لابن خلدون في التفسير السوسيولوجي للمعرفة، وفي وضعها في إطارها الاجتماعي الصحيح، وهذا ما قال به بعض المفكرين الغربين، فالمعالجات التي بدأ يقدمها المفكرين الأوربيون في القرن الثامن عشر، أي بعد ابن خلدون بحوالي أربعة قرون، لم تضرج عما فعله ابن خلدون في هذا المجال، بل أنها لم تصل في عمقها واتساقها إلى ما وصلت إليه معالجات ابن خلدون ولم تبدأ التساؤلات تتعمق إلا في مرحلة متأخرة حيث بدأت تظهر إلى حيز الوجود نماذج نظرية وقواعد منهجية للكشف عن طبيعة العلاقة بين المعرفة من جهة، والمجتمع من جهة أضرى، والواقع

أن مكانة ابن خلدون في الفكر الإنساني عامة والفكر الاجتماعي والتاريخي خاصة لا تكسب أهميتها بمقارنته بما جاء بعده فقط، بل بما سبقه كذلك ويتجلى ذلك من خلال السياق العام الذي ظهر فيه الفكر الخلدوني والذي ظهر منه قدرة ابن خلدون على تمثيل مختلف التجارب والتيارات الفكرية التي سبقته، ثم قدرته على إحداث نقلة كيفية جسدتها نظريته في العمران البشري والمنهج الذي طوره في ميدان البحث الاجتماعي والتاريخي.

والملفت للنظر أن آراء ابن خلدون وحتى اليوم ما زالت قادرة على تقديم مساعدات في الإِشكاليات والقضايا التي تعاني منها المجتمعات العربية في ظل عالم متغير وسريع التحول والتطور، ولاسيما إشكاليات صراع الحضارت والثقافات والتطور التكنولوجي،

يعتبر ابن خلدون بالنسبة للغرب عالم التاريخ والاجتماع والقانون وأديب وصاحب نظريات وأفكار لا يستهان بها لأنها تجاوزت الزمان والمكان، مما أدى ذلك إلى اهتمام غير العرب بها.

أغفل بعض الباحثين الذين قاموا بدراسات عن ابن خلدون نظرية المعرفة ومفهوم (العلم) رغم أنه يمثل جزء أصيل في الأصالة الإسلامية لفكر ابن خلدون أما الذين اهتموا بدراسة نظرية المعرفة عند ابن خلدون أشاروا إلى موضوعات معينه مثل: إدراج الوحي وعالم الغيب في مسالة المعرفة الإنسانية، وتعدد المناهج وتصنيف العلوم والعلاقة بين النظرية والتطبيق أي بين المقدمة وكتاب العبر، وأثر المنطق الأرسطي في الاستدلالات العمرانية.

لقد اعترف السواد الأعظم من الباحثين ببراعة ابن خلدون ومعرفته الدقيقة بالعلوم المختلفة التي كانت موجودة في زمانه، أضف إلى ذلك اهتمامه بأصول العلوم التي تناولها بالعرض ومناقشة العلماء لها عكس بوضوح خبرات نموها وتجلي ذلك في براعته عندما استفاد من مصادر الوحي، وقوة إلتزامه بمعايير الرؤية التوحيدية الكونية عند دراسة موضوع المعرفة الإنسانية مثال لذلك عند عرض ابن خلدون لعلم الفقه، تحدث عن مسألة أدلة الأحكام واختلاف المداهب الفقهية في ترتيب أولوياتها ومشروعيتها (القياس والإجماع) فقام بوضع أصل (عمل أهل المدينة) في

موضعه الصحيح، والذي يعمل به الإمام مالك بن أنس، وذلك بهدف إزالة الغموض عن البعض نتيجة لوقوع إلتباس بين هذا الأصل والإجماع لديهم، قام ابن خلدون بتعريف الإجماع على أنه الاتفاق على أمر ديني عن إجتهاد.

#### خاتمة:

توصلت هذه الدراسة إلى تأصيل علم اجتماع المعرفة وكما تناولت مفهوم التأصيل الإسلامي للعلوم الاجتماعية وقد ركزت اهتمامها على بعض علماء الغرب الذين كانت لهم اسهامات في علم اجتماع المعرفة، ثم التركيز على علماء العرب الذين كان لهم حديث عن المعرفة عموما وأخير ركزت الدراسة على إسهامات ابن خلدون في علم اجتماع المعرفة.

يمكن توظيف علم اجتماع المعرفة في خدمة المجتمع الإسلامي بالتطبيق على دراسة إحدى قضاياه ومناهجه إذ أن المعرفة أضحت هي المحرك الأساس للعالم من خلال التكنولوجيا، فعلم الاجتماع كغيره من العلوم الإنسانية يهدف لخدمة الإنسان، فيمكن توجيهه في ضوء المنطلقات الفكرية الإسلامية، وهو يمثل تراثاً إنسانياً تراكمياً أسهم فية كثير من العلماء،

ويعتير علم اجتماع المعرفة منتج إنساني لـه مـا لـه ومـا عليـه كغيـره مـن العلوم الإنسانية المختلفة، كما عالج كثيـر مـن مشـكلات المجتمعـات العربيـة والإسلامية،

لقد أدرك المشتغلون بالعلوم الاجتماعية، في السواد الأعظم من الدول الإسلامية ومنذ سنوات طويلة – ولكن بدرجات متفاوتة من الوضوح والشدة – أن هذه «العلوم» تواجه أزمة في المنهج والمحتوى تجعلها قاصرة عن فهم الإنسان والمجتمع على الوجه المأمول، رغم الجهود الكبيرة التي بدلت خلال سنوات وسنوات من البحوث الإمبيريقية، ومحاولات بناء النظرية، وأن تلك «المهن» هي الأخرى تواجه أزمة في الهوية، كما تواجه الآمال المعقودة عليها، من حيث إحداث التغييرات المنشودة في الفرد والجماعة والمجتمع.

النتائج:

1٠ إن القرآن الكريم ذكر العلم والمعرفة ومشتقاتها في نحو تسعمائة موضع من القرآن الكريم٠ كما شجع الإسلام على العلوم والمعارف وطلبها لتحقيق أهداف مختلفة في الحياة٠.

ISSN: 1858-8891

- ٠2 غياب رؤية منهجية واضحة للتوجه الإسلامي للعلوم الاجتماعية
   عموما، بالإضافة إلى عدم وجود سياسة تعليمية عامة ملزمة
   للتوجه الإسلامي للعلوم الاجتماعية.
- ريعتبر كارل ماركس أول منظر اجتماعي يقترح مدخلاً منظماً لتحليل
   إنتاج الفكر، ولتحليل علاقة أشكال المعرفة (الأيدولوجيا) بالأنماط
   المختلفة للمجتمعات،
- 4. ترتبط المعرفة في نظر إميل دوركايم بمتطلبات النظام الاجتماعي العام، حيث تشتق المقولات العقلية التي تكون التمثيلات والتطورات الاجتماعية من المبادئ الأساسية للترابط الاجتماعي.
- 5- يعد ماكس شيللر المؤسس الحقيقي لعلم اجتماع المعرفة، فهو أول من صاغ هذا المصطلح، ونظر إلى علم اجتماع المعرفة على أنه فرع من فروع علم الاجتماع الثقافي
- 6. ويعتبر كارل مانهايم الممثل الرسمي لعلم اجتماع المعرفة، نتيجة للجهد الكبير الذي بذله في تحديد مجالاته ومناهجه.
- 7٠ الفارابي وابن سينا والغزالي وابن رشد كان لهم دوراً مهماً في إثراء نظريات المعرفة، رغم أن بعض الباحثين أغفل هذا الدور٠
- 8- إن ابن خلدون لم يكن مقصوده أن يورد تقسيم العلوم على سبيل الوصف التاريخي المجرد، وإنما كان يهدف إلى بيان التكامل المعرفي فيها بياناً يتجاوز الوصف إلى التأصيل والتوجه.
- 9. لقد اعترف السواد الأعظم من الباحثين ببراعــة ابــن خلــدون ومعرفتــه الدقيقة بالعلوم المختلفة التي كانــت موجــودة فــي زمانــه، أضـف إلــى ذلك اهتمامه بأصول العلــوم التــي تناولهــا بــالعرض ومناقشــة العلمـاء لها عكس بوضــوح خبـرات نموهــا، وتجلــى ذلــك فــى براعتــه عنــدما

استفاد من مصادر الـوحي، وقـوة التزامـه بمعـايير الرؤيـة التوحيديـة الكونية عند دراسة موضوع المعرفة الإنسانية.

- 10. يرجع الفضل والسبق لابن خلدون في التفسير السوسيولوجي للمعرفة وفي وضعها في إطارها الاجتماعي الصحيح، وهدا ما قال به أيضاً بعض المفكرين الغربين.
- 11. أغفل بعض الباحثين الذين قاموا بدراسات عن ابن خلدون نظريته للمعرفة ومفهوم (العلم) رغم أنه يمثل جزء أصيل في الأصالة الإسلامية لفكر ابن خلدون.

#### التوصيات:

١- تشجع الباحثين في الـدول الإسلامية على البحث في العلوم والمعارف
 وطلبها لتحقيق أهداف مختلفة في الحياة الإنسانية لإعمار الأرض.

٢-إيجاد رؤية منهجية واضحة للتوجه الإسلامي للعلوم الاجتماعية عموماً،
 بالإضافة إلى إيجاد سياسة تعليمية عامة ملزمة للتوجه الإسلامي للعلوم
 الاجتماعية.

٣- تنمية علم اجتماع المعرفة وتطويره وتطوير مناهجه في ضوء القيم الإسلامية.

3- توجيه استخدامات علم اجتماع المعرفة في قضايا تخدم مصلحة الإنسان وتقدمه.

0- تعريف الباحثيين بإسهامات علماء المسلمين مما يتصل بموضوعات وقضايا بحوثهم، ونقد تلك الإسهامات في ضوء التحليل التاريخي الذي قد يكشف عن المصادر غير الإسلامية التي تأثر بها هؤلاء العلماء (مصادر يونانية – هندية – صوفية ... الخ).

٧- إرشاد المتعلمين من البداية إلى تعليم العلوم من أجل أهداف إنسانية وإسلامية سامية.

٨- إنصاف علماء المسلمين بالاعتراف بإسهاماتهم.

٩- تقرير المقررات العلمية لعلـم اجتمـاع المعرفـة مـن حيـث الكـم والكيـف
 بحسب قيمها وأهميتها في نظر الإسلام.

ISSN: 1858-8891

#### المراجع:

١- القرآن الكريم٠

٢ – ابن منظور – ١٩٨٨م – لسان العرب – دار لسان العرب – بيروت ٠

٣- ابـــن نصـــر - محمـــد -٢٠٠٦ - ٢٠٠١ م - ١٤٢٧ هــــ - تأصــيل العلـــوم الانســـانية والاجتماعيـــة "أمـــا آن لهـــذه الازدواجيـــة أن تنتهــي؟" - إســــلامية المعرفة - سلسلة دورية يصــدرها معهــد إســـلام المعرفــة بجامعــة الجزيــرة - عـــدد خـــاص عـــن التكامـــل المعرفـــي بـــين العلـــوم الاســـــلامية والعلـــوم الاجتماعية - السنة الحادية عشر العدد ٢٢ ٣٤ - (ص ١٣٢).

3- ابن الحسن - بدران بن مسعود - السنة ال١٩ - ١٤٢٠هـ. - الظاهرة الغربية في الوعي الحضاري أنموذج مالك ابن نبي - كتاب الأمة العدد ٧٣ - سلسلة دورية تصدر كل شهرين عن وزارة الاوقاف والشوؤن الاسلامية - قطر.

0 – الزعبي – محمد أحمد – ٢٠٠٧م – " نظرية المعرفة في ضوء علم الاجتماع " – مجلة الحوار المتمدن – العدد١٨٢٠ ( ص ١ – ٣ – ١ – ١١).

٦- الزعبي - محمد أحمـد ٢٠٠٨م - " نقـد الاقتصـاد السياسـي" - مجلـة الحـوار
 المتمدن - العدد١٨٢٢(ص ٦)

٧- السكري - أحمـد شـفيق - ٢٠٠٠م - قـاموس الخدمـة الاجتماعيـة والخـدمات
 الاجتماعية - دار المعرفة الجامعية - الاسكندرية،

 $\Lambda$  – الحسن – إحسان محمد – 300م – النظريات الاجتماعية المتقدمـة – دار وائــل للنشر والتوزيع – الاردن،

٩- العمــر - معــن خليــل - ٢٠٠٦م - معجــم علــم الاجتمــاع المعاصــر - دار
 الشروق للنشر والتوزيع - الاصدار الثانى، عمان - الأردن،

١٠ – النكلاوي – أحمد –٢٠٠٣ م –علم الاجتماع المعرفي:المفهوم والقضايا ٠

۱۱-التابعي – كمال – البهنســـاوي – ليلــي –۲۰۰۷م – مقدمـــة فـــي علــم اجتمـــاع المعرفة – الدار الدولية للاستشارات الثقافية – القاهرة.

۱۲ - الرفاعي - عبدالجبار - ۲۰۱۵م - إسلامية المعرفة هل هي قضية فلسفي: مقال منشور في فلسفي: مقال منشور في النت%/https://mawdoo3.com.

۱۳ – السيد –عبدالعاطي السيد –۲۰۰۰م – النظريــة فــي علــم الاجتمــاع – دارالمعرفة الجامعية – الاسكندرية،

١٤ السيد -عبدالعاطي السيد-٢٠١١م - علم اجتماع المعرفة - دار
 المعرفة الجامعية - الاسكندرية،

10- الميلاد - زكي -7٠١١م- "التكامـل المعرفـي بـين العلـوم فـي رؤيـة علمـاء الطبيعيات المسـلمين المعاصـرين" - ورقـة ضـمن كتـاب التكامـل المعرفـي (نحو نسـق فكـري إسـلامي) سلسـلة دوريـة يصـدرها معهـد اسـلام المعرفـة بجامعة الجزيرة-الدار العالمية للنشر والتوزيع- السودان - ص ٣٤٠

١٦-الأعسم -عبد الأمير- ١٩٩٥م - الفيلسوف الغزالي - دار قباء،

1/ الكرمي – أبو صهيب – د – ت – تاريخ ابن خلدون (العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر) – الإمام المؤرخ عالم الاجتماع أبو زيد ولي الدين عبد الرحمن بن محمد الأشبيلي التونسي القاهري الملكي الشهير بابن خلدون – ١٣٧ – ٨٠٨ هـ – طبعة مصححة إعتنى بإخراجها، والحق بها فهارسها للآيات والأحاديث وللموضوعات إعتنى به أبو صهيب الكرمي – بيت الأفكار الدولية للطبع والترجمة والنشر بيروت.

١٨- الخواجة - محمد ياسر - -٢٠١٤م- تاريخ الفكر الاجتماعي والاتجاهات النظرية في علم الاجتماع- مكتبة المتنبي- المملكة العربية السعودية - الدمام.

١٩ بـدوي – فاطمــة – د – ت-علــم اجتمــاع المعرفــة بــين الفكــر الخلــدوني
 والفكر الغربى – منشورات جروس بروس – مصر٠

٢٠ بوخنسكي – أحمد أبوزايد ١٩٩٢م "الفلسفة المعاصرة في أوربا" –
 ترجمة: عزت قرني، سلسلة عالم المعرفة – العدد – ٥١٦ – ص الكويت،

٢١ بريتشارد - دنكان - ٢٠١٣م - ما المعرفة - ترجمة :ناصرمصطفي - عالم المعرفة سلسلة كتب ثقافيه شهرية يصدرها المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب - الكويت.

77- رشوان - حسين عبدالحميد أحمد - ٢٠٠٨م - نظرية المعرفة والمجتمع (دراسة في علم اجتماع المعرفة) - مؤسسة شباب الجامعة - الإسكندرية.

٣٣ - صليبا - جميل - ١٩٩٤م - المعجم الفلسفي - ج١ - الشركة العالمية
 للكتاب - بيروت.

٣٤ علي – فاطمة عبد الـرحمن محمـد – ٣٠٠٩م – الكشـف والإلهـام فـي الفكـر
 الإسلامي – إصدار هيئة علماء السودان – الخرطوم،

70 – غيث – محمد عــاطف – ١٩٧٩م – قــاموس علــم الاجتمــاع – الهيئــة العامة للكتاب – القاهرة،

٣٦ قاسم -عون الشريف - ١٩٧٥م - موسوعة الثقافة الإسلامية - المطبعة الحكومية الخرطوم.

۲۷ لطفي – طلعت ابراهيم – البعادي – حمد بن محمد – ١٤٠٩هـ..
 ١٩٨٩م – مدخل إلى علم الاجتماع – ط۲ – وزارة المعارف – السعودية .

٢٨ - ليلـــه - علــــى - ١٩٨١م - النظريـــة الاجتماعيـــة المعاصـــرة - دار
 المعارف - القاهرة.

٢٩ نجم - طه -٣٠٩م - علـم اجتماع المعرفة (دراسة في مقولة الـوعي والأيديولوجية) - دار المعرفة الجامعية - الإسكندرية - مصر.

٣٠-هـس – بيـت – ماركسـون – اليزابـث – بيتــر ســتين – ١٩٨٩م – علــم الاجتمــاع – تعريــب : محمــد مصــطفي الشــعبيني – دار المــريخ للنشــر – الرياض – المملكة العربية السعودية،

### الدليل التاريخي والآثاري للمسيحية في جزيرة مروي

د. محمد البدري سليمان بشير $^{(\star)}$ 

ISSN: 1858-8891

#### مستخلص البحث:

وجدت الآثار المسيحية اهتماماً محدوداً في الدراسات الآثارية لجزيرة مروي، لذلك تهدف هذه الورقة إلى تسليط الضوء على الآثار الدالة على الفترة المسيحية باعتبارها جزء لا يتجزأ من آثار جزيرة مروي،

وفي عام ٢٠١١م قام الباحث بإجراء دراسة استكشافية –استقصائية لـدلالات الوجود المسيحي في جزيرة مروي، خاصة المنطقة شمال مروي القديمة، واستعان الباحث في سبيل تحقيق ذلك بما كتب عن الوجود المسيحي في المنطقة من الأجانب، وما حوته بعض النصوص القديمة بالتركيز على نقش غزو الملك الأكسومي عيزانا، وكذلك ما سجل عن طريق البعثات الأجنبية العاملة بجزيرة مروي وما سجلته بعثة مشروع الضواحي الشمالية لمدينة مروي القديمة –جامعة الخرطوم.

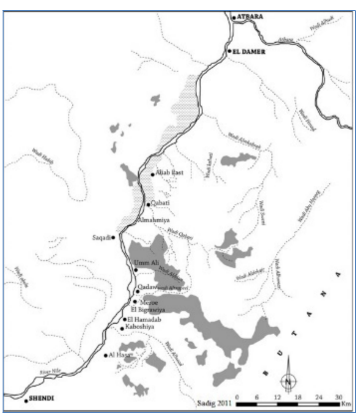
أثبتت الدراسة وجود عدد مقدر من المواقع المسيحية بالمنطقة، ما بين مستوطنات ومدافن ورموز دينية – وقد تمركزت المواقع خاصة حول الأماكن التي تتيع قدر كافي من الحماية،

### جزيرة مروي:

كان الكُتاب الكلاسيكيين أول من تحدث عـن مـروي باعتبـار أنهـا جزيـرة، وذلـك مثـل هيـرودوت (BK1, 32 (Herodotus, 1996) وديــودور الصــقلي 32 (BK1, pp. 3-10 وبلينــي BK.16/BK17 passi، (BK1) وبلينــي ولا 11, pp. 3-10 (BKVII, pp. 7-27 وبلينــي (Eide et al, 1994. P. 308)، ولكــن هنــاك خــلاف بين الباحثين في تحديد النطاق الجغرافي لجزيــرة مــروي، فيــرى الــبعض بأنهـا تعنــي تشمل المنطقة مــابين النيــل ونهــر عطبــرة، بينمــا يــرى آخــرون أنهــا تعنــي منطقة البطانــة بســهلها المنبســط وأوديتهــا الكبيــرة التــي تصــب فــي النيــل منطقة البطانــة بســهلها المنبســط وأوديتهــا الكبيــرة التــي تصــب فــي النيــل منطقة البطانــة بســهلها المنبســط وأوديتهــا الكبيــرة التــي تصــب فــي النيــل منطقة (Crowfort, 1911, 34)

(\*) الأستاذ المساعد بكلية الآداب قسم الآثار جامعة الخرطوم

على كل فالمقصود بجزيرة مروي هنا هو منطقة تمركز الحضارة المروية حول محيط مروي القديمة، فمن المعلوم أن هذه المنطقة أصبحت حقالاً آثارياً كبيراً منذ بدايات القرن العشرين، ولكن ركزت أغلب الدراسات على آثار الحضارة المروية وكان نصيب آثار فترات ما بعد مروي القليل، برغم من أن هذه الفترات تعكس في موجوداتها تتابع زماني ومكاني لمواقع آثار حضارة مروي بالمنطقة.



خريطة رقم (١) توضح جزيرة مروي "مروي الكبرى" المصدر (عثمان ٢٠١٤) الدليل التاريخي للمسيحية في جزيرة مروي:

هنالك العديد من المصادر والكتابات التي تمثل مصدر معرفتنا بالمسيحية في بلاد النوبة، مثل المصادر الكلاسيكية التي تشمل المؤلفات الإغريقية والوثائق القديمة، بالإضافة إلى المصادر العربية والتي أهمها كتابات اليعقوبي ٤٧٨م، والمسعودي ٢٥٦م، وابن خلدون ١٣٤٢ – ١٤٠٦م، وابن حوقل ٥٩٦٠م، وابن سليم الأسواني ٩٧٠م وأبو صالح ١٢٠٠م، بالإضافة إلى مشاهدات الرحالة الأوربيين أمثال الرحالة البرتغالي الفارز الذي تحدث عن

تدهور الأحوال السياسية والدينية في بلاد النوبة ١٦٦١م، والرحالة بونسيه ١٦٩٨م، وللحوالة بونسيه ١٦٩٨م، وللحويس نلادين ١٧٤٣، وبروكهاردت في الفترة ١٧٩٣ - ١٨١٥م، ولبسيوس عام ١٨٤٤م، وبدج علم ١٨٩٧م وغيرهم، بالإضافة إلى الكشوفات الأثرية في الفترة الأخيرة التي جاءت بنتائج هامة عن تاريخ النوبة المسيحية.

وعند محاولة تحديد البدايات الأولى لوصول المسيحية إلى جزيرة مروي أو إلى بلاد النوبة بصورة عامة يجب الوضع في الاعتبار احتمالية تسرب الأفكار المسيحية عن طريق التجار أو المهاجرين إلى أرض النوبة منذ أقدم العصور فربما كان لهولاء نشاط تبشيري مبكر في أرض النوبة، ولكن إقامة المسيحية كديانة رسمية في بلاد النوبة كانت منذ عام ١٥٤٣م وقد تمت بصورة كلية في سنة ٥٥٨م (فانتيني ١٩٧٨، ٤٠).

كان الدخول المبكر للمسيحية في بلاد النوبة على يد بعض المبشرين البيرنطينيين القادمين من القسطنطينية، ولعل الملوك كانوا أول من البيرنطينيين القادمين من القسطنطينية، ولعل الملوك كانوا أول من اهتدي إلى هذه الديانة ثم تبعهم رعاياهم (عبد الله ٢٠٠١، ٣٤)، ويرى وليم آدمز أن عمليات التبشير في النوبة قد أخذت طابع البساطة حتى تلائم ظروف البيئة والنظم السياسية والاجتماعية والثقافية للسكان، كما أن انتشارها كان تدريجياً على طريقة الواعظ المتجول بالهدايا أو الخطابة وحكي القصص، وأن التبشير في النوبة بلاشك قد استصحب لمحة محلية اللون ليصير أشد تقبلاً للجمهور (آدمز ١٩٩٧، ١٩٩٩).

### بدايات وصول المسيحية إلى جزيرة مروى:

ولعل أولى الإشارات لتسرب الديانة المسيحية إلى جزيرة مروي وردت في قصة أول سوداني اعتنق الدين المسيحي في سفر أعمال الرسل، وهو أحد أسفار الكتاب المقدس تم تحريره على يد لوقا الإنجيلي ما بين ٦١ -٦٣م حيث ذكر أن أول مسيحي دخل أرض النوبة خصي من حاشية الكنداكة ملكة مروي سنة الأن أول مسيحي دخل أرض النوبة خصي من حاشية الكنداكة ملكة مروي الديانة المروية، وسبق له أن تعلم مبادئ الديانة اليهودية وذهب إلى المدينة المقدسة ليؤدي فريضة الحج، وهناك اتصل بالمسيحيين وتم تعميده ثم رجع إلى بالا النوبة، وفيما يلي القصة كما وردت في أعمال الرسل:

(ثم أن ملاك الرب كلّم فيلبس قائلاً: قم وأذهب نحو الجنوب في الطريق المنحدرة من أورشيلم إلى غرة، فقام ومضى، وإذا دونه رجلٌ من الحبشة خصي ذو منصب عالٍ عند قنداقة ملكة الجيش وخازن جميع أموالها وكان راجعاً من أورشيم بعد ما زارها حاجاً، وقد جلس في مركبته يقرأ النبي أشعياء فقال له: أتفهم ما تقرأ أ أنى لي ذلك إن لم يُرشدني أحد؟ ثم رجى من فيلبس أن يصعد ويجلس معه وكان يقرأ "كنعجة سيق إلى الذبح، هكذا لا يفتح فاه في ذلة أنكر عليه حقه ترى من يصف ذريته ؟ لأن حياته أزيلت عن الأرض فقال الخصي لفيلبس: أسالك أن تخبرني من يعني النبي بهذا الكلام، أنفسه يعني أم شخصاً آخر؟ فشرع فيلبس من هذه الفقرة يبشره بيسوع، حتى وصلا إلى ماء نزلا إليه فقام فيلبس بتعميد الخصي ثم اختفى عنه) (فانتبني، ١٩٧٨ ١٤).

ISSN: 1858-8891

فمن هذا الحديث يتضح أن الكنداكة المقصودة هي ملكة مروي وذلك لأن هذا اللقب ارتبط دوماً بالمملكة المروية كما تشير الوثائق القديمة، وفي هذا الحديث أيضاً تأكد على تأصل المسيحية في مروي منذ وقت مبكر وإلا لما كان أحد المقربين للملكة الأم في مروي بل هو وزيرها يعتنق هذه الديانة، ولو لم يكن هناك إيمان بها وبدايات منذ فترة مبكرة لما حدث هذا، كما إنه حسب ما جاء في قصة تعميد هذا الخصي أن اللغة التي كان يتكلم بها ملغ النبي أشعياء هي اللغة اليونانية وهذا دليل أيضاً على تأصل اللغة اليونانية في القصر الملكي المروى وإجادتهم لها.

كدلك من الأشياء التي يمكن أن نستنبط منها البدايات الأولى لدخول المسيحية إلى جزيرة مروي هي الأسطورة القديمة التي ترعم أن الحواري متى الإنجيلي بشر بالإنجيل في أثيوبيا، فقد وردت هذه الأسطورة في كتاب (هوريجنوس) حوالي سنة ٢٥٠م، فأثيوبيا هنا كما هو معروف دائماً ما تشير إلى الأراضي الواقعة جنوب أسوان من البحر الأحمر إلى المحيط الأطلسي بما في ذلك أرض مروي (فانتبني، ١٩٧٨، ٤٤)، وهي من الأسماء القديمة لبلاد السودان،

### الدليل النصي للمسيحية في جزيرة مروي:

هناك العديد من النقوش التي تم الكشف عنها في جزيرة مروي، وهي أربعة منها نصين مجتزأين أرجعا إلى الفترة ماقبل المسيحية، ومنها بعض المخربشات في مقصورة أحد أهرام البجراوية الشمالية، وهي ترجع لملوك أكسوميين ماقبل عيزانا (دفع الله، ٢٠٠٥، ٣١٣)، أما أكثر المصادر بروزاً في مسألة التأثير الأكسومي على مروي، هو النقش (DAF11) المتضمن في النقش باللغة الجزئية، وأصلها من أكسوم ومن الواضح شكلت جزءاً من النقس باللغة الجزئية، وأصلها من أكسوم ومن الواضح شكلت جزءاً من النصب الثلاثي للنصر، نصب النصر الثلاثي، والذي منه نصوص متجزأة باللغة الإغريقية (و92 . FHN) وكذلك (حَرف) جنوب الجزيرة العربية والذي يحوي، بطريقة أو أخرى، الأسطر الأولى والتي قد تم إكتشافها في مركز العاصمة الأكسومية في عام ١٩٦٩م، احتفالاً بدكرى غزوة موجهة على وادي النيل الأوسط بأمر من الملك عيزانا، بعد اعتناقه للديانة المسيحية في حوالي عام ٣٥٠ ميلادية،

ISSN: 1858-8891

ويبدو (من النص) أن الحملــة موجهــة فــي الأســاس إلــى النوبــة، وهــم يمثلــون العنصر العرقي الجديد الذي هيمن علــى تلــك المنطقــة، وكــدلك أيضــاً توجيــه ضربة للمستوطنات المروية في سهل البطانة (Phillps, 2014, 254).

وفي فترة معاصرة، قد تم أيضاً العثور على النقش الإغريقي المتجزأ (SEG-xxIv FHN.285-1246) في إطار أثري غير واضح خلال الموسم الأول لحفريات جون قارستانق في مروي، وهو جزء من نصب في شكل عرش تمت إقامته بواسطة ملك مجهول لأكسوم وحميًر، وهو مؤرخ في الفترة ما قبل المسيحية ويشير إلى السنة الواحدة والعشرين أو الرابعة والعشرين من فترة حكمه (ibid, 255).

# الدليل الآثاري للمسيحية في جزيرة مروي:

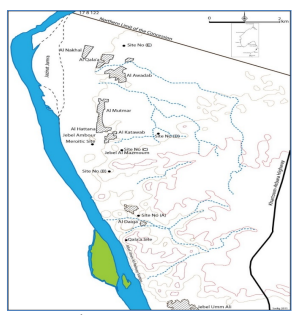
لم تضع الدراسات المكثفة حول محيط مدينة مروي في بدايات القرن العشرين مثل أعمال قارستانج ورايزنر وشيني حيز دراسي منتظم لدراسة آثار ما بعد مروي والفترة المسيحية في جزيرة مروي، وجاءت أولى الدراسات للفترة في المنطقة في إشارات عابرة للعديد من الباحثين أمثال ليسيوس وديفيد إدوارد، والتي أثبتت وجود بعض المواقع المسيحية في جزيرة مروي

تختلف في طبيعتها من مواقع استيطان ومواقع مدافن وبنايات تحصين وخلافها (Lepsisus,1853; Edwards, 1989)

ومن الواضح أن طبيعــة هــذه المنطقــة التــي تغلــب عليهــا الجبــال والخيــران والأُودية قد شكلت ملاذات آمنة لسكان الفتــرة المســيحية الـــذين ارتبطـــوا دائمـــاً بالمناطق الجبلية والمحمية في السُّودان، مما قد يدل على عدم استتباب الأُمن في تلك الفترة، ومـن أبـرز المواقـع ذات الطبيعــة المسـيحية التــي أشــار إليها الباحثين الأوائل كانت مواقع المحمية (Edward, 1989, 72) حيث أشار لبسيوس إلى مجموعة من الـــتلال والأنقـــاض الصـــغيرة مــن الطــوب الأحمــر وبعض الأُواني الفخارية التي ترجع إلى الفترة المسيحية بالمنطقة، ومنطقة جبل أم على بطبيعتها الجبلية ومحاجرها الكثيرة والتي أشار آركل إلى أنها استخدمت في فترة لاحقة كمساكن خاصة بالرهبان المسيحيين الذين جعلوا المحجر الكبير كنيسة يتعبدون فيها، كمــا تــم العثــور فــى هـــذا الموقــع على نقوش باللغتين الإغريقية والنوبية ورسوم مكونة من أسماء أشخاص وصلبان بالإضافة إلى الأواني الفخارية التي تعود إلى الفترة المسيحية (Edwards, ibid, 77) ومن المناطق التي تمت الاشارة إليها أيضا قدو الـذي عثر فيه على بعض المساكن المسيحية المتأخرة وبعض الأوانى الخزفية والفخارية التي تعود إلى فترة سوبا (ibid, 69) إضافة الـي قبــاتي إلــي الشــمال من المدينة الملكية حيث عثر على جبانــة ترجــع للعصــرين المــروي والمســيحي •(Edwards, 1998, 96)

وفي الآونة الآخيرة ومن خلال العمل الميداني لمشروع جامعة الخرطوم بالضواحي الشمالية لمدينة مروي القديمة بإدارة البروفيسور علي عثمان تم تسجيل العديد من المواقع التي ترجع الى الفترة المسيحية في منطقة تمتد لحوالي السبعة عشر كيلوميترا شمال المدينة الملكية، وقد تم تقسيم هذه المساحة الى سبعة مناطق تميزت كل واحدة منها بنوع من الآثار (عثمان ٢٠١٣)، وقد تمت ملاحظة وجود تتابع جغرافي وزماني بين الآثار الدالة علي الفترة المروية والآثار الدالة علي الفترة تما أصول الحضارة المروية وعن ضعفها وتغيرها إلى حضارة أخرى.





خريطة رقم (٢) المواقع المسجلة شمال منطقة جبل أم علي – المصدر (عثمان ٢٠١٤) ومن أهم المواقع التي تم الكشف فيها عن آثار مسيحية:

### 1. الوازو: (MM001-2):

وهو موقع يرجع الى العصر الحجـري الحـديث، يقـع الـى الشـمال مــن المدينـة الملكية بحوالي ٢كلم، وقد أجريت فيــه حفريــة اختباريــة أسـفرت عــن الكشـف عن صليب.



صور رقم (۱–۲) توضح الحفرية الاختبارية بموقع الوازو – المصدر (عثمان 7017)  $^{-2}$ 

الموقع عبارة عن جبانة حول جبل أم علي تسمي مقابر الرقيق علي لسان سكان المنطقة، وهي جبانة لها تتابع جغرافي موضعي لمقابر مسيحية بالمنطقة تقع عند منحدر جبل أم بور من الناحية الشمالية، ويحدها من

الشرق السكة حديد وقرية أم علي، ومن الغرب النيل، وعلى السطح بعض شغف الفخار المتنأثرة والتي تتبع إلى الفترة الإسلامية.



صورة رقم (٣) توضح مقابر الرقيق بمنطقة جبل أم علي

### 3- مواقع قرية الضيقة (MM08):

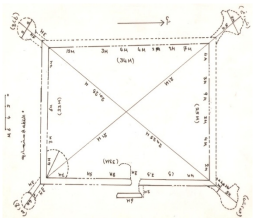
تشمل منطقة الضيقة على ثلاثة أنواع من المواقع التي تم إرجاعها للفترة الانتقالية مابين نهايات مروي وبداية العصر المسيحي في جزيرة مروي، وهي تضم قلعة، أبراج للمراقبة، كهف به رسومات ذات دلالات مسيحية، إضافة إلى مبانى حجرية متعددة الأشكال.

### أ- القلعة (MM08-1)

الموقع عبارة عن قلعة ضخمة تطل على النيل فوق سلسلة جبال الضيقة التي يزيد ارتفاعها عن الـ٦٠ متراً، أما الجبل الذي تقع فيه القلعة فهو أكثر جبال المنطقة ارتفاعاً، ويكاد يكون مسطح تماماً من ناحية الشرق للقلعة، استخدم في بناءها الحجر الرملي النوبي الأسود كما استخدم فيها الطوب الأحمر المحروق، بنيت القلعة من حوائط سميكة جداً بلغت مترين، رصفت فيها الحجارة بشكل طولي في خط متوازي مع ربطها بالحجارة والمونة، أي أن حوائطها مدعمة في العرض والارتفاع،





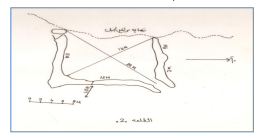


شكل (١-٢) صورة جوية ورسم توضيحي لقلعة الضيقة

يبلغ طول حائطها الجنوبي حوالي ٢٣ متـراً، أمـا حائطهـا الشـمالي فيبلـخ طولـه حوالي ٢٣ متراً، بينما يبلغ طـول حائطهـا الغربـي حـوالي ٣٤ متـرا، أمـا حائطهـا الشرقي فيبلغ طوله ٣٣متراً، يقع المـدخل الرئيسـي فـي الحـائط الشـرقي فـي شكل حرف (L) ويبلغ طول حائطه حوالي ٦متر وعرضه حوالي ٢متر،

وإلى الجنوب من هذه القلعة ومع الحافة الغربية المطلة على النيل للجبل توجد بقايا ركام من الحجر الرملي المكسر في شكل غير منتظم يشبه إلى حد كبير المبني الأول يفتح على النيل كما به مدخل ناحية الشمال الشرقي مطلاً على القلعة الكبيرة، هذا المبني ربما كان مقر سكن الذين شيدوا تلك القلعة أو ربما كان مسكن أقدم من القلعة تم التحول منه وهجره،

جنوب القلعة وفي نفس الجبل مع حافته الغربية المطلة على النيل توجد بقايا ركام من الحجر الرملي المكسر في شكل غير منتظم يشبه إلى حد كبير القوس يفتح على النيل كما به مدخل ناحية الشمال الشرقي مطلاً على القلعة الكبيرة، هذا المبني ربما كان مقر سكن الذين شيدوا تلك القلعة أو ربما كان مسكن أقدم من القلعة تم التحول منه وهجره،



صورة رقم (٤) توضح المبني المجاور للقلعة

تنتشر ناحية الشمال والجنوب الشرقي فوق سطح الجبل العديد من المدافن المتجهة (شرق، غرب) وهي ربما تمثل التقليد المسيحي المعروف للدفن باتجاه شرق – غرب، وتتوزع هذه المدافن بصورة متباعدة وغير منتظمة كما توجد كميات قليلة من قطع الفخار الأحمر اللون متبعثرة بشكل غير منتظم في سطح الجبل وبالقرب من المدافن.

ISSN: 1858-8891

### أ. أبراج المراقبة (MM08-2):

تقع إلى الشمال من موقع القلعة فوق جبل آخر يفصل بينه وبين جبل الضيقة خور يسمي خور الشقيق، وهي عبارة عن مباني دائرية الشكل يبلغ ارتفاع الواحدة منها حاليا حوالي ٢متر وقطرها حوالي 6متر، تتوزع هذه المباني ذات الشكل الدائري على قمة الجبل الذي يكاد يوازي في ارتفاعه جبل الضيقة وتطل على النيل، وتنتشر في مساحة من الشرق إلى الغرب على حافة النيل الشرقية، كما ينتشر بعضها من الجنوب إلى الشمال في محازاة قرية الضيقة وتختلف من ناحية الحجم والارتفاع، هذه المنشئات تم تشييدها من الحجر الرملي الأسود المسطح الشكل، ويبدو من خلال خارطة توزيعها علي الجبل ووجود القلعة والمباني الحجرية أنها ربما استخدمت في الماضي بمثابة أبراج للمراقبة.



صورة رقم (٥) نموذج لأبراج المراقبة

#### ب. الكهف المصنوع (3-MM08):

وعلي ذات الجبل الذي تقع علي قمته أبراج المراقبة، وفي جهته الشرقية المقابله لعمق الوادي، وعلي ارتفاع حوالي ثلاثة أمتار يوجد كهف متوسط الحجم تمت صناعته تحتوي حوائطه علي ثلاثة رسومات بينة ذات دلالات واضحة مكونة من:

- صليب مسيحي على شاكلة نجمة داؤود.
  - صورة لفارس يمتطى حصان
    - صور لجمال عربية

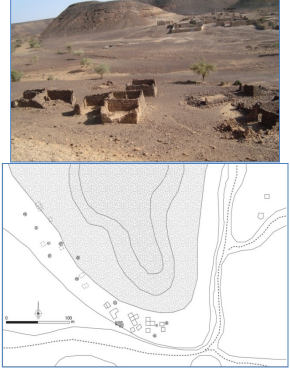


صور رقم (٦-٨) توضح رسومات كهف الضيقة

#### ج. الضيقة القرية (4-MM08):

عبارة عن 41 مبنى من الحجر الرملى الأسود تشكل قرية أو وحدات سكنية تمتد من الجنوب الشرقي إلي الشمال الغربي، يحدها جبل معروف محليا بالجبل الأبيض من الشرق، بينما يحدها خور الضيقة من جهة الغرب ولأغلبها مبنى من ثلاثة أجزاء ذو أعمدة في المنتصف كركائز مبنية بصورة متماسكة معتمدة على رصف الحجارة فوق بعضها مع ربطها بالمونة ويرجح بروفيسور علي عثمان (Osman, 2014, 7) إرجاع آثار الضيقة إلى النمط الأكسومي، فهو يري أن الموقع هو العرش المقصود في نص غزو الملك الأكسومي عيزانا على مروي "فأقمت عرشاً عند ملتقي النهرين، سيدا وتكازي قبالة مدينة الحجر على هذا الخليج" (نقش عيزانا)، كذلك يوجد تجمع آخر منفصل ناحية الشمال الشرقي ممتد من جبال الضيقة إلي جبل المزموم جنوب قرية الكيتواب، مع الملاحظة أن هذا الطراز من المباني

الحجرية يوجد بأشكال مختلفة وأعداد كبيرة وتوزيعات متابينة في المنطقة بين الضيقة والمطمر.



صورة رقم (٩)، وشكل رقم (٣) يوضحان أشكال المباني وأنماط توزيعها

#### 4. المطمر ١ (MM012-1):

يقع الموقع في أرض متسعة بين المطمر والمحمية ويبعد حوالي 000 من الأراضي الزراعية والسكة حديد، و 3 كلم من المجرى الحالى للنيل، والموقع عبارة عن خمسة مباني من الحجر متصلة مع بعضها البعض تبلغ مساحة أكبرها 10 مترا 10 مترا 10 من الحجارة عن خمسة مع القليل من الملاط، توجد حول الموقع مباني أخري بنيت بنفس الطريقة.





شكل رقم (٤) صورة جوية توضح أشكال وتوزيع المباني بمنطقة المطمر 5. المطمر ٢ (-MM012):

هذا الموقع عبارة عـن أرض متسعة فـي منطقة فاصلة بـين قريـة المطمـر وطريق الإسفلت. ويحتـوى الموقـع علـى عـدد مـن المبـاني المشـيدة بحجـارة خشنة غير منتظمة، وركامات من الحجـارة ربمـا تمثـل بعـض المقـابر إلا أنـه لا توجد عظام أو أي دلائل تشير إلى ذلك، يوجـد بـالقرب مـن الموقـع تـل صـخري منخفض تنتشر علـى صـخوره مجموعـة مـن النقـوش الحديثـة، عـلاوة علـى نقش لصليب مشهور في الفتـرة المسـيحية، إضـافة إلـى ذلـك تنتشـر بعـض قطع الفخار غير المميز بالموقع وقليل من الأدوات الحجرية،



صور رقم (١٠–١٢) بعض الرسومات علي التل الصخري بالمطمر

| طبيعة الوجود المسيحي فيه   | إحداثياته                     | الموقع             |
|----------------------------|-------------------------------|--------------------|
| احتمال مقابر واستيطان      |                               | أبورتيلة           |
| استيطان                    |                               | مروي-المدينة ومعبد |
|                            |                               | إيزيس              |
| صلیب                       | N 16 95 166 – E 33 71<br>831  | الوازو             |
| مساكن                      | N. 16 58 365. E. 33 43<br>886 | قدو                |
| محاجر – مساكن – رسومات     | N 17 030 E33 43               | جبل أم علي         |
| استيطان – رسومات – مدافن – | N 17 03 735 – E 33 42         | الضيقة             |
| وتحصين                     | 757                           |                    |
| استيطان                    | N17 09 E33 43                 | المحمية            |
| استيطان – رسومات           | N 17 23 632 – E 33 70<br>801  | المطمر             |
| مدافن                      | N 33 159 E17 12`9             | قباتي              |

جدول رقم (۱) قائمة لبعض المواقع التي تحتوى على الوجود المسيحي في جزيرة مروي نقش حملة عيزانا على مروى وتفسيراته المحتملة:

إن الأسباب الحقيقية التي أدت إلى سـقوط مملكـة مـروي لـم تـزل غيـر واضحة المعالم حتى الآن، لكـن هنـاك بعـض الاسـتنتاجات التـي توصـل إليهـا بعـض الكتاب معتمدين على القـرائن الماديـة والنقـوش القليلـة المتـوفرة، منهـا: أن مملكة مروي قبل سقوطها مرت بمرحلة ضعف اسـتمرت لفتـرة طويلـة وتمثـل السبب المباشر في سقوطها في الغـزوات الداخليـة مـن النوبـة والخارجيـة مـن مملكة أكسوم الحبشـية (دفـع اللّه ٢٠٠٥، ٢٠٠٧)، فبعـد أن شـارف العصـر المـروي على الانتهاء أخذت قوة الدولـة فـي التضـاؤل وثروتهـا فـي النقصـان وضعفت حركة التعمير، كذلك زال فن الكتابة ممـا أدى إلـي عـدم معرفـة الأحـداث التـي سادت بعد هذا العصـر بصـورة كافيـة (عبـد اللّه ٢٠٠١، ٢٤٤)، ولـم تعـرف أولـي هذه المؤشرات إلا مـن كتابـة منقوشـة علـي حجـر نصـبه الملـك عيزانـا فـي أكسوم بالحبشة يـروي فيـه إرسـال حملـة إلـي مـروي سـنة ٢٥٠م (آدمـز ١٩٧٧).

نصب نقش غزو الملك الأكسومي على حجر في أكسوم في حوالي ٣٥٠م، وهو يحكي عن حملة قادها هذا الملك وتمكن فيها من التوغل إلى قلب

الإمبراطورية المروية، وقد كتب هذا النقش في الأصل باللغة الجيزية وترجمة ليتمان عام ١٩١٣م إلى اللغة الألمانية، ثم ترجم إلى الإنجليزية بواسطة كيروان ١٩٦٠م وترجم أخيراً إلى العربية بواسطة الأستاذ جمال محمد أحمد.

ISSN: 1858-8891

#### نص النقش:

(بيدي ذي الجلال صاحب الأرض والسماء، بيدي اللَّه ذي المـن الـذي انتصـر فـي كل مكان، على كل مغالب، هنا علــى الأرض وفــى الســماء، يعلــن عيزانـــا إن لــن يقهره قاهر، فاللَّه سيد الناس والأشياء يــؤثره٠ لــن يلقـــاه وجهــاً لوجــه عــدو، ولن يركض أثره غالب، ولن تستطيع قوة إلا قوته أن تعجزه، فيده المنيعة من يد اللَّه خالقه، واللَّه رب كــل شــىء ورب كــل أحــد، أنــا عيزانــا بــن عميــدا سليل هالن ــ صاحب أكسوم وحميــر، صــاحب ريــدان وســبأ، وســلحين وصــيامو والبجة • ملك الملـوك، حـاكم كاسـو، ابـن عميـدا الـذي مـا قهـر • بقـوة سـيد السموات الذي وهبني السيادة على الجميع، جاعلاً منى محبوباً لديه، شرعت ويد اللَّه في يدي أصارع النوبة حين خرجوا عن طاعتي وصاروا يفخرون: يصيح صائحهم إنى لن أعدو التكازي، وإن جهدت، ركبوا مراكب الغرور يعتدون، لا يرحمون ضربوا شعوب منقروتو وخاســا وباريـــا وكــانوا غلاظًــا شــداداً على السود، حنثوا بيمينهم الــذي أقســموا، وخاضــوا الــدماء يفتكــون بالشــعوب الحمر، ولم تكن هــذه أول مــرة يخرجــون، كانــت الثالثــة وحــق علــيهم العقــاب، ذهبوا بعيداً مع الزهور وذبحـوا جيـرانهم، لا يسـتحون أو يخـافون، ثـم أرسـلت الرسل بادئ الشر أرجو أن يثوبوا لرشدهم، وإن يرجعوا عن غيهم، وكانت هي الطامة: نهبوا رسلي وأخدوا من عليهم كل ثمين يفتنون، وعز عليهم أن أنصحهم أنا، ولكنى لـم أقـنط بعثـت البعـوث مـرة ثانيـة، فسـبوا البعـوث والباعث، وكان لابد مـن حـربهم بعـدها ففعلـت، تسـلحت بقـوة اللَّه عضـدى دائماً، سيد الناس والسماء والنــاس إلــيهم، فالتقينــا علــى ضــفاف تكــازي لــدي كمالكي، وذاقوا مرارة الحرب منذ ساعتها الأُولــي، فــأدركوا ألا قبــل لهــم بجيوشــي المظفرة، وانقلبوا على وجوههم يفرون، قفيت أثرهم ثلاثة وعشرين يوماً، وهم يجرون لا يلتفت واحــدٌ مــنهم يخــافون أن ينظــروا، ذبحـت بعضــهم ذبحــاً وأسرت بعضهم الآخر. وسبيت وغنمت وحرقت لا يصدني عنهم رجل، وعاد

قومي بالغنائم والأسري والمدن تحت أقدامهم جازعة لاهثة، مدن من كل نوع، من الحجر بعضها وبعضها من القش، حمل عنها جنودي الشجعان غلات حزينة ولحماً قديداً وكتلاً من النحاس باهرة، وحرقوا ما لم يستطيعوا حمله، لا يفيد منه أحد، حرقوا قطناً كثيراً ومضازن غلة عدة، وجرى العدو مبهور الأَنفاس يحتمي بمياه سـيدا. سـبح بعضـهم عبـر النهـر ومــات بعضـهم يجاهد، وإن كنت لا أُعرف كم مات منهم وكـم عبـر، تكــاثروا علــي القــوارب لعلهــا تنجيهم تفرق الرجال والنساء وهم يتزاحمون، وأسرت بعدها زعيمين كبيرين، جاءا يجوسان منازل الجيش يتجسسان، سقتهما أمامي على جمليهما يرتعدان، أحدهما اسمه يساكا الأول، والثاني بتالي الأول، وكان من أسراي نبيلاً اسمه انقبناوي، وأسرت كثيراً غيره من الرجال: دانو كوي الأول، ودقالي الأُول وأنا كــوي. وســاق جنــودي ســوقاً قســهم الأُول. أخــذوا تاجــه الفضــى مــن رأسه، كما أسروا حواريه سيدهم وكاركارا، سقط خمسة زعماء في المعركة، وسقط قس، وما كان لهم أن يفلتوا، فندن أقوياء أشداد بعون الرب سيد السماء والأرض؛ ثم جئت كاسو، وذبحت في الطريق خلقاً كثيرين، وأسرت خلقاً آخر عند مقترن تكازي وسيدا وأقمت يوماً واحداً في كاسو، وأرسلت بعدها جيش محازا ورفيقه حارا، وجيش دملو وفلح وصيرا لينهدوا فوق سيد ويغزوا المدن، مـدن الحجـارة كلهـا والقـش: يسـمون واحـدة منهـا علـوا، ويسمون الثانية وداروا، وجاءتني جيوش ظافرة ما مسها شيء، عادت تحمل المتاع كثيراً وتسوق الأُســاري، عـــادت وقـــد أذاعــت الرعــب والـــذعر فــى نفــوس الأُعداء، بما قتلت من الأُهلين وحرقت مـن البيـوت والمـدن، تعينهـا قـدرة اللَّه القدير، وأرسلت بعده بعثـة أخـرى، أرسـلت حـالين ولاكـين، وعزرتهمـا بجـيش سيرات وفلح وصيرا، نهدوا كلهم صوب الجنوب، كما نهدت أختها صوب الشـمال مـن سـيدا ومشـت نحـو مـدائن النوبـة هنــاك، غــزت نقــويس أولاً، وانقضت بعدها على مدائن الحجر في كاسو، وما كانــت لهــم فــي الحــق٠ أخــذوها طالمين عنوة، ثم غزن جيـوش تبيوتـو وفرتـوتى، وانتصــرت بيــد اللَّه وعـــادت سليمة، ما مسها سوء، وصلت إقليم النوبة الحمر، وذبحت أهلها، وأخذت الأُحياء أسرى، وأعانهم الرب القدير فجاءوا بالمتاع كثيراً وبالخيرات، فأقمت عرشاً عند ملتقى النهرين، سيدا وتكازى قبالة مدينة الحجـر علـى هــذا الخلـيج،

لقد أعطاني الرب رب السموات ٢١٤ أسيراً ذكراً، كما أعطاني ٤١٥ أسيرة أي ٢٦٩ رجلاً وامرأة، وذبحت ٢٠٦ رجلاً، أما النساء والأطفال فقد أتينا على ١٥٦ منهم، أعني ٧٥٨ في الجملة، أسرت وقتلت إذن ١٣٨٧ نفساً، وغنمت ١٠٥٠٠ بقرة و٦٠٠ ونحو ٥١٠٥٠ شأة، وعززني ربي تعزيراً فأقمت هنا في صارو عرشاً، أتاني ربي الملك الحكيم، وأنا أدعوه ليشد من أزري ويقوم على حكمي، فينصرني حيث ذهبت كما نصرني الآن، وخزل الأعداء، سأحكم بين الناس بالحق والعدل يا رب، لن أسئ لأحد، وسأضع عرشي هنا الذي أقمته، والأرض التي تقف عليها في حجر ربي، في يده شكراً وذكراً له، وإن اعتدي عليه أحد يروم أن يزيله، بله أن يخربه أو يمذقه، فلن أبقيه على الأرض، ولن أرحم نسله، ولن ببقى

لهم على الأرض أثــر جــزاء مــا يرتكبــون أو يســعون أن يرتكبــوه، فهـــذا العــرش

ISSN: 1858-8891

### التعقيب على محتوى النقش:

من خلال هذا النقش يمكننا تحديد العديد من المعالم في أرض مروي خلال تلك الفترة، فهو يذكر أسماء العديد من المناطق التي مرّ بها بجانب ذكره لنهر تكازي الذي عرف بنهر عطبرة، ونهر سيدا وهو النيل، ذلك بجانب إشارته إلى وجود مجموعتين مختلفتين هما النوبة في شمال مروي، وكاسو في الشمال الغربي بالقرب من ملتقي نهر النيل ونهر عطبرة، ويشير آدمز إلى أن العلاقة بين هذه المجموعات مهما كانت طبيعتها حيث يبدو أن الفترة التي سبقت وصول عيزانا إلى مروي تمكن فيها النوبة من امتلاك جزء كبير من جزيرة مروي بما في ذلك بعض المدن والمعابد المبنية بالطوب، وهم يعتبرون العدو الرئيسي لأكسوم (آدمز ٣٨٧،٢٠٠٥).

على كل يمكن تلخيص أسباب حملة عيزانا على مروي في عاملين رئيسيين وذلك من خلال ما أورده في نقشه وهما:

- أنه أراد معاقبة النوبة الدين تمردوا عليه وتعدوا على أهالي مانقروتو والحسا والباريا وتمادوا في ذلك لظنهم أنه لن يستطيع عبور نهر تكازا والوصول إليهم،

- إنه جاء لوقف المذابح التي أحدثها السكان السود في السكان البيض ونقضهم للعهود أكثر من مرة وإساءتهم لمعاملة رسله الدين أرسلهم للتحرى فيما كان يجرى من شغب وفوضى (حاج الزاكى ٢٠٠٦، ٤٢).

ISSN: 1858-8891

كذلك يشير النص إلى أن عيزانا يـرى منـذ البدايـة فـي نفسـه ملكـاً للمنطقـة، وهو ما يعني احتمال أن الأكسوميين قد وصلوا إليهـا قبـل عيزانـا، فعيزانـا لـم يشير في هذا النقش إلى هجوم شنه على مـروي بـل علـى أعـداءه وهـم النوبـة الـزرق الـذين اسـتولوا علـى مـدن الكاسـو، فالصـراع لـم يكـن بـين عيزانـا والمرويين، ويبدو أن مملكة مـروي فـي ذلـك الوقـت كانـت قـد تفككـت تمامـاً وسيطر النوبة الزرق على أجزاء كبيرة منهـا وأصـبح آخـر ملوكهـا كيربيـار وأكبـد كتيفال مجرد ملكين شكليين لمملكة تقسـمت إلـى إمـارات ومشـيخات صـغيرة. (النور ٢٠٠٦، ٥). ولعل أهم الإشارات على ذلك هي عـدم ذكـر عيزانـا لاسـم مـروي في نقشه والمبرر لهذا ذكره للعديد مـن أسـماء الأمـاكن التـي وصـل إليهـا ومـن بينها منطقة علوة حيـث ذكرهـا كواحـدة مـن المـدن المبنيـة بـالطوب التـي استولي عليها، وعدم ذكـر مـروي فـي الـنقش ثـار حولـه نقـاش طويـل بـين العلماء ومن بين هـذا ظهـر تفسـيران لهـذا الجـدل همـا: أمـا أن تكـون مـروي ذكرت تحت اسم آخر وأما أن تكـون وقعـت تحـت طائلـة غـارات السـلب والنهـب ذكرت تحت اسم آخر وأما أن تكـون وقعـت تحـت طائلـة غـارات السـلب والنهـب التي شنها النوبة (كروفورت ١٩٨١، ٧٧).

على كل يمكن القول وبصورة عامـة إن أسـباب تـدهور مملكـة مـروي لـم تكـن واضحة فليس من الواضح عما إذا كانت الإمبراطوريـة المرويـة قـد إنثنـت أمـام غارات النوبة أو غزو أكسومي قديم، بـالرغم مـن إشـارات الـبعض إلـى أن مـروي انتهت على يد عيزانا.

مثلما احتملت حملة عيزانا على جزيرة مروي العديد من التفسيرات والتساؤلات نحو هل كانت الحملة على مروي أم على قبائل النوبة التي سيطرت على مروي وشكلت خطرا على أكسوم، كذلك يمكن أن تحتمل تفسيرا آخر يتضمن دخول الديانة المسحية إلى أرض مروي (سوبا؟) بواسطة عيزانا وجنوده وذلك بناء على دلائل بينة تمثل أولها في المعاهدة التي أبرمت بين الرومانيين والملك عيزانا عام٣٥٥م حينما كان الرومان في مصر بغرض حماية التجارة، حيث نجد أن الإمبراطور الروماني قسطنطين الأول

أرسل في سبيل ذلك التاجر السوري اليعقوبي المدهب فرمنتيوس لعقد هذه المعاهدة، وقد تمكن هذا التاجر من إدخال عيزانا إلى المسحية النصرانية عام ٣٢٥م، أي قبل حملته على مروي، وحينما علم الامبراطور الروماني إثناسيوس بطريق الاسكندرية أصدر بيانا رسميا بتعيين فرمنتيوس السوري أسقفا لأكسوم، وكان ذلك بداية ارتباط لكنيسة الحبشة الوليدة بكنيسة الاسكندرية، وفي أثناء سعي الامبراطور الروماني لتحقيق السياسات التجارية والدينية للقسطنطينية وتأمينها وتوسيع رقعتها حرّض عيزانا على غزو الدولة الحميرية شرقا لتأمين الطريق إلى الشمال، والدولة المروية غربا لتأمين طرق تجارة أفريقيا الداخلية (عبد الغني ١٩٩٤، ٢٢).

ISSN: 1858-8891

# ما أحدثه عيزانا في اليمن:

نجد أن عيزانا ذكر في نقش حملته على مروي أنه ملك اليمن وهده حقيقة لا مراء فيها إذ أنه غزا اليمن في حــوالي٣٤٠م، واســتمر فــي حكمهــا حتــي وفاتــه عام ٣٧٥م فبعد دخوله إلى اليمن عمل على نشر النصرانية التي ازداد أتباعها في اليمن وقويت شوكتها في عهده، وحين أجلي اليمنيون الأحباش عن اليمن في عام ٣٧٨م كانت النصرانية قد ثبتت في اليمن الذي ترك بعض أهله عبادة الأوثان، هذا بالاضافة لوجود نصراني مــؤثر تمثــل فــي فلــول الجنود الأُحباش الــذين ارتضــوا العــيش فــى الــيمن بعــد نهايــة الاســتعمار الحبشي ودخلوا في خدمــة ملــوك الــيمن، وقــد كــان دور الجنــود الأُحبــاش فــي السياسة اليمنية بارزا ومــؤثرا حيــث تقــول الروايــات أن عبــد كــلال الــذي حكــم اليمن (٤٤٥-٤٤م) كان بدء أمره كاهناً اغتصب العرش بمساعدة الأحباش من ملوك حمير، وأنه قد دان سـرا بالنصـرانية، ويــروي الهمــداني أن حســان بـــن عبد كلال أقبل من اليمن في حمير وقبائل من اليمن عظيمة يريد أن ينقل أحجار الكعبة من مكة الى اليمن ليجعل حـج البيـت عنـده والـي بـلاده ، فاقبـل حتى نزل نخلة وأقبل إليه القرشيون بقيادة فهر بن مالك وأسروه وتفرق جيشه (عبدالغني ١٩٩٤، ٢٣)، وإذا اعتمدنا هذه الرواية فان حملة ابرهة الحبشي إلى مكة كانت لها ســابقة يمنيــة وفــي وصــول عبــد كــلال إلــي الحكــم بمساعدة حبشية وبأحباش من اليمن لهـو دليـل كـافِ بـأن الحبشـة النصـرانية كانت وراء تلك الحملة،

# ما أُحدثه عيزانا في مروي:

إن ما أحدثه عيزانا في اليمن يمكن احتمال حدوثة في مروى، فبعد أن ضعفت مملكة مروي في الربع الأُخيــر مــن القــرن الثالـث المــيلادي، وتقســيمها إلى قبائل، وتوقفت تجارة مصر الرومانية التــى كانــت تأتيهــا عــن طريــق النيــل من قلب أفريقيا. كذلك توقفت الطرق التي تربط بين النيل في السودان وساحل البحر الأحمر، حيث هـدد البليميـون منطقــة النوبــة الســفلي وجنــوب مصر ووصلت غزواتهم حتى منطقة البجراويــة عاصــمة مــروى نفســها، لــم يعــد النيال آمنا للملاحة التجارية وفقد الرومان وارداتهم من الرقياق والعاج والأُبنوس وريش النعام، ولهذا فكر الرومــان فــى اســتخدام دولــة أكســوم لضــرب البجا (البليميين) والقبائل الأخرى وفتح طريق التجارة إلى قارة أفريقيا من جديد، وتم أول اتصال لتحقيق هــذا الأمــر فــى عـــام ٢٧٥م فـــى عهــد الامبراطــور أورليان، واستخدم التجار الرومان موانئ دولة أكسوم خاصة ميناء عدولية الذي كان مـن أنشـط المـواني الأفريقيـة العاملـة فـي منتجـات شـرق ووسـط أفريقيا، (عبدالغني ١٩٩٤، ٢٢) لذلك عقد الرومان معاهدة مع عيزانا ملك أكسوم بعد ان نصروه بواسطة التاجر السوري اليعقوبي فرمنتيوس عام ٣٢٥م، وبناء على هذه المعاهدة قام عيزانا بغزو اليمن لفتح الطرق الشمالية، ومروي لتأمين تجارة أفرقيا الداخلية، وخير مــا يـــدلل علــى ذلــك نجــد أن عيزانا في نقشه أظهر نصرانيتة بصورة كبيرة وكأنه داع وليس غاز، كذلك ذكر عيزانا أنه قام بأسر العديد من رجال الدين، ومما يدلل أكثر على ذلك نجد أنه عندما شن اليهود حملة الابادة على المسيحيين وأحرقوهم في الأُخدود عام ٥٢٥م، أن ملك الحبشـة أرسـل جيشـا قوامـة ٧٠ ألفـاً مـن الجنـود الأُحباش بقيادة أرياط وأبرهــه لنصــرة الــدين المســيحي، فإرســـال جيــوش لهـــو دليل على نشر المسيحية بواسطة الحروبات والسيوف، وللتدليل على ذلك بصورة اكبر نستنبط في الوقت المتأخر أن الحروبات الصليبية كانت لغرض نشر الحين المسيحي وتم تعليلها بأشياء أخرى نحو فتح طرق التجارة وغيرها، نجد من الأدلة أيضا أنــه عنــدما قــدم لونجنيــوس لتنصــير علــوة عــام ٥٤٣م وجد فيها بعض الأُحباش النصرانيين الدين يعرفون بالخياليين مما يثير العديد من التساؤلات عن مصدرهم ونشاطهم في سوبا.

# خاتمــــة:

مما سبق يتضح الوجود المقدر لآثار الفترة المسيحية بجزيرة مروي، والتي لم تجد الاهتمام الكاف في الدراسات الأولى والحديثة للمنطقة، وإلى الآن لا توجد دراسة مفصلة تعني بالآثار المسيحية في هذه المنطقة – مع أنها تمثل حلقة ربط مهمة في التتباع التاريخي والحضاري للإقليم بصفة خاصة ولدراسات التاريخ والآثار في السودان بصفة عامة – خاصة وأن المنطقة شكلت فيما بعد جزءً هاما لما عرف بمملكة علوة التي اتخذت من سوبا عاصمة لها.

ISSN: 1858-8891

تمثل الوجود المسيحي في المنطقة بمواقع عديدة تباينت ما بين مستوطنات ومدافن ورسومات للرموز الدينية في مواقع مختلفة، حيث أعيد استخدام بعض المواقع لأغراض السكن والدفن، وذلك مثل مواقع مدينة مروي وأبورتيله وقباتي، ومن الملاحظ غياب الآثار الصروحية التي ترجع للفترة المسيحية في المنطقة، عدا موقع الضيقة الذي اشتمل على قلعة ومستوطنة بنيت من الحجر الرملي الأسود.

يعتبر تتابع الفترة المروية والفترة المسيحية جغرافيا وزمانيا بجزيرة مروي خاصة المنطقة شمالي مدينة مروي القديمة من الأهمية بمكان، بحيث أنه يجعلنا نراجع تراتبية الفترات الزمانية للحضارات السودانية القديمة ونسأل كما سأل غيرنا عن أهمية الفترة المسلماة بفترة مابعد مروي، فمن خلال المسح الآثاري لمشروع الضواحي الشلمالية لمروي القديمة تم كشف كمية كبيرة من المقابر التلية بمنطقة الدراسة على وادي الدان ووادي عيش، وهي مقابر مروية متأخرة ومعها مقابر مسيحية، كما أن هناك مقابر حول جبل أم علي تسلمي بمقابر الرقيق علي لسان سكان المنطقة، وهي لها تتابع جغرافي موضعي لمقابر مسيحية ونظن أن كلمة الرقيق هذه تشير إلي مجموعات من الشعوب المروية التي سكنت هذه المنطقة (عثمان وبشير

علي هذا فإن القلعة الكبيرة التي تم إكتشافها علي أعلي جبل الضيقة، والقرية الكبيرة التي تم اكتشافها في خور الضيقة والمكانين علي بعد ثلاثة كيلومترات فقط شمال جبل أم علي ربما يكونان أول موقعين يتم

اكتشافهما لمملكة الأبواب التي تحدث عنها الجغرافيون العرب الدين زاروا المنطقة أو كتبوا عنها في القرن التاسع الميلادي، والتي لم يتحدث عنها الكتاب الذين جاءوا من بعدهم، يصح بدلك القول بأن مملكة الأبواب هذه والتي تدينت بالمسيحية هي التي ورثت سلطة مملكة مروي في المنطقة ثم امتدت ربما في تحالفات مع إمارات مسيحية أخري إلي الجنوب منها وإلي الشمال لتتكون مملكة علوة المسيحية وعاصمتها سوبا علي النيل الأزرق في ولاية الخرطوم الحالية،

ISSN: 1858-8891

وإن صع سند تبعية المواقع الأثرية بمنطقة الضيقة إلى النمط الأكسومي، أو كما أشير إليها بعرش عيزانا في جزيرة مروي (Osman: 2014, 7) فإنه يكون من المقرر بأن أكسوم في وقت ما ما بين 200 و٢٥٠م قد ضمت أراضي البطانة والجزيرة المروية إلى أراضيها وابتنت لنفسها هدا المقر على النيل، وبذا تكون أكسوم هي التي ورثت مملكة مروي وحكمت ربما عن طريق ملكها المباشر أو من ينوب عنه أراضي مروي القديمة من هدا المكان، وجاءت أكسوم بالمسيحية دينا جديدا لإقليم مروي.

#### ثبت المصادر والمراجع

### المراجع باللغة العربية:

- 1) آدمز، ويليام، ١٩٧٧، النوبة راوق أفريقيا، ترجمة محجوب التيجاني، مطبعة جامعة الخرطوم، الطبعة الثانية ١٩٨٤م٠
- 2) حاج الزاكي، عمر، ٢٠٠٦م، مملكة مروي التاريخ والحضارة، مطابع الصالحابي، الخرطوم، الطبعة الأولى.
- 3) دفع اللَّه، سامية بشير، ٢٠٠٥م، تاريخ مملكة كوش (نبتة ومروي)، دار
   الأشقاء للطباعة والنشر، الخرطوم بحرى، الطبعة الأولى.
- 4) عبد الغني، عبد العزيز إبراهيم، ١٩٩٤م، أهل بلال جذور الإِسلام التاريخية في الحبشة، الدار السودانية للكتب، الخرطوم، الطبعة الأُولى٠
- 5) عبد اللَّه، عبد العال عثمان، ٢٠٠١م، تاريخ السُّودان في ظلال الكتب المقدسة، الدار السودانية للكتب، الخرطوم، الطبعة الأُولى٠
- 6) عثمان، علي محمد صالح، وبشير، محمد البدري سليمان، ٢٠٢٠، موقف الدراسات في آثار مروى الكبرى ونتائجها الأولية، ورقة قيد النشر بمجلة

- الدراسات السودانية معهد الدراسات الأفريقية والآسيوية بجامعة الخرطوم.
- 7) عثمان، علي محمد صالح،٢٠١٣م، التقرير النهائي للمسح الآثاري لمشروع قسم الآثار في ضواحي مروى الشمالية ٢٠١٣ ٢٠١٤م،
- 8) فانتيني، الأب جيوفاني، ١٩٧٨م، تاريخ المسيحية في الممالك النوبية
   القديمة والسودان الحديث، الخرطوم.
- 9) النور، أسامة عبد الرحمن، ٢٠٠٦م، دراسات في تاريخ السُّودان القديم نحو تأسيس علم الدراسات السودانية، مركز عبد الكريم ميرغني الثقافي، أم درمان.

# المراجع باللغة الإنجليزية:

- Crowfoot, J. 1911 *The Island of Meroe*. Archaeological Survey of Egypt.19<sup>th</sup> Memoir. London
- Diodorus, S. 1946, Book 1, 11 and 111, Trans. Old father C.H. Loeb, Classical Library. London.
- Edwards D. (1989) Archaeology and Settlement in Upper Nubia in the 1st Millennium A.D. Oxford.
- Edwards D. 1989 Archaeology and Settlement in Upper Nubia in the 1st Millennium A.D. Oxford.
- Fantusati E Kormysheva E and Malykh S (2014)Abu Erteila An Archaeological Site in the Butana Region In Angelika.

  L and Wollf P Ein Forscherleben zwischen den Welten

  Zum 80. Geburtstag von Steffen Wenig pp 65-94.
- Grarstang, J. (1911) Meroe the City of the Ethiopians Being An Account of the First Seasons Excavations on the Site 1909-1910. Oxford.
- Herodotus: 1996 *The Histories*: Translated by Aubrey. De Selincourt: Harmondsworth.
- Lepsisus R. 1853 Letters from Egypt Ethiopia and the Peninsula of Sinai. London.

Osman A. 2014 The Discovery of Ezana's Capital in the Heartland of ancient Meroe A presented to the 13<sup>th</sup> international Conference for Nubian Studies held in Vienna.

Phillps: J. (2014) The Foreign Contacts of Ancient Aksum:New finds and some random thoughts: In Angelika. L and Wollf: P: Ein Forscherleben zwischen den Welten Zum 80. Geburtstag von Steffen Wenig: pp 253-268.

# المفاهيم العقدية وأثرها في تحقيق الوسطية

د. عبد اللَّه الطيب علي أحمد (\*)

ISSN: 1858-8891

#### مستخلص البحث:

لقد تناولتُ في هذا البحث موضوعاً في غاية الأهمية لأنه يتعلق بالأمة الإسلامية فمفهوم الوسطيَّة وحقيقتها ضلَّ فيها كثيرون، وبيان ذلك كما يلي: هناك من فهم أن الوسطيَّة تعني التُنازل والتُساهل، فإذا رأوا مسلمًا قد التزم الصراط المستقيم، وسار على هدي النبوَّة، قالوا له: لماذا تُشدِّد على نفسك وعلى الآخرين ودين اللَّه وسط؟ ولذلك نجد في واقعنا المعاصر أن أكثر الذين يُرمَون بالتَّطرف والغلو وأخيرًا بالأصوليَّة هم من الذين التزموا بالمنهج على وجهه الصَّحيح، ومن أسباب ذلك الجهل بحقيقة الوسطيَّة، وفي المقابل نجد فئة من المتحمِّسين المندفعين، يصفون أصحاب المنهج الحقّ، الذين لم يوافقوا هؤلاء على أفكارهم، ولم يسايروهم في حماسهم واندفاعهم يصفونهم بالتُساهل والتُهاون، وعدم الغيرة، بل وأحيانًا بالتُنازل والممالأة، ومنشأ ذلك – أيضًا – جهلهم بحقيقة الوسطيَّة، مع أنهم بالتُنازل والممالأة، ومنشأ ذلك – أيضًا – جهلهم بحقيقة الوسطيَّة، مع أنهم

وهناك فئة ثالثة ليست من هولاء ولا أولئك، وهم حريصون على الالتزام بالمنهج الصحيح، ولكنَّهم يقعون في أخطاء أثناء ممارستهم للدعوة قولا أو فعلا، وسبب هذا الأمر عدم تصورهم لمنهج الوسطيَّة تصورًا شاملا، وقصرهم هذا المنهج على بعض آحاده.

فقد تبين للباحث من خلال النصوص من القرآن والسنة إن أهل الإسلام هم في جملتهم (العدول الخيار) أهل التوسط والاعتدال في كل أمور الدين: عقيدة وعلماً وعملاً وأخلاقاً ومواقف، وسط بين الغلو والتقصير وبين التفريط والإفراط في سائر الأمور، وسأتناول في هذه البحث عن المفاهيم العقدية وأثرها في تحقيق الوسطيَّة، وتحديد مدلولها في ضوء القرآن الكريم،

وقد توصلتُ من خلال البحثُ أن أهم سمات الوسطية هي الخيرية والاستقامة واليسر ورفع الحرج وكذا العدل والحكمة وجاء تقرير القرآن

(\*) أستاذ مساعد كلية القرآن الكريم، جامعة دنقلا

لمنهج الوسطية في مجال العقيدة وقد قمت بشرح تلك المفاهيم في ثنايا البحث.

ISSN: 1858-8891

#### مقدمة:

إن الحمد للّه نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ باللّه من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده اللّه فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا اللّه وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله (يَا أَيُّهَا الدِّينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّهَ حَقَ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوثُ إلاَّ وَأَنْتُم مُّسْلِمُونَ) (آل عمران: الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي حَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَاحِدة وَ وَحَلَقَ مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثُ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ الله وَالله وَنِهَا رَوْجَهَا وَبَثُ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللّهَ الله الله وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَاله وَاله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَاله وَاله وَالله وَالله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

أما بعد: فإن مـن نعمـة اللَّه علـى هـذه الأمـة وتشـريفه لهـا أن جعلهـا أمـة وسطا خيارًا عدولاً فقال تعـالى: (وَكَـذَلِكَ جَعَلْنـاكُمْ أُمَّـةً وَسَـطًا) (البقـرة : ١٤٣)٠ فهي خير الأُمم التي أُخرجت للناس ثم اصــطفي اللَّه ســبحانه وتعــالي لهــا رســولاً من خيارها وأوسطها نسباً ومكانة وأنزل عليها أشرف كتبه وتأتى سعادة هذه الأمة بإتباع منهج الوسطية في كل شيء، وما إن تركت الأمة المنهج الحق حتى بدا ظهور التفرق والاختلاف، وتوارثت الأجيال كثيرا من الانحرافات العقدية والسلوكية وغيرها، وابتعدت عن منهج الاعتدال والتوسط الذي رسمه القرآن الكريم ومارسه في الحياة سيد المرسلين فإن المتدبر في الواقع الذي تعيشه الأُمة اليوم يري فرقــاً شاســعاً فــى أهــدافها واختلافــاً فــى منطلقاتها وغاياتها وفي مشاربها، يرى الإفراط والتفريط والغلو والجفاء والإسراف والتقتير في عموم الأمة، فإذا انتقلنا إلى حال الدعاة والمصلحين الذين أقض مضاجعهم هذا الواقع المــؤلم لأمــتهم، فشــرعوا فــى البحــث عـــن طرق العلاج ومعرفة أسباب النجاة والتمسك بها لإخراج البشرية من الظلمات إلى النور، ومن الضلالة إلى الهدى، وبين هـؤلاء وأولئـك وقفت فئـة تقتفـى الأُثر، وتصحح المنهج وتقود الناس إلى الصراط المستقيم، ووسط هذا الواقع المؤلم والاضطراب المهلك تشتد الحاجة إلى إرشاد الأُمة إلى الصراط

المستقيم والمنهج الوسط القويم،ولقد تأملت طويلاً عند قضية الغلو والجفاء، والإفراط والتفريط؛ وأيقنت أن الأمة بأمس الحاجة إلى منهج الوسطية منقذاً لها من هذا الانحراف الذي جلب عليها الرزايا والمصائب والنكبات.

التعريف بالوسطية: وردت الوسطية في القرآن الكريم في أكثر من آية وفي السنة في أكثر من حديث على المعانى التالية:

(٢) وتأتي الوسطية في السنة كذلك بمعنى الأوسط والأعلى كما وصف النبي صلى اللَّه عليه وسلم الفردوس بأنه «أُوْسَطُ الْجَنَّةِ وَأَعْلَى الْجَنَّةِ»(البخاري، ١٤٢٢هــ) ٢٢٥).

(٣) ويأتي معنى الوسطية على اعتبار الشيء بين الجيد والرديء، كما قال ابن عباس رضي اللّه عنهما في رواية عنه - «كَانَ الرَّجُلُ يَقُوتُ أَهْلَهُ قُوتًا وَيهِ سَعَةٌ، فَقَالَ اللّهُ: {مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ} دُونًا، وَبَعْضُهُمْ قُوتًا فِيهِ سَعَةٌ، فَقَالَ اللّهُ: {مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ} (المائدة: ٨٩) الْخُبْزِ وَالرَّيْتِ» ٠(٤) وفسر بعضهم: (أوسط) في الآية بأنه: الأعدل والأَمثل، فتكون الآية على هذا التفسير مندرجة تحت المعنى الأول الذي هو (العدالة والخيار والأَجود).

أولاً: وسطية القرآن في باب توحيد الله وأسمائه وصفاته: إن المتأمل في كتاب الله تبارك وتعالى وما جاء فيه عن دعوات الرسل وما أنزل عليهم من الكتب ليخرج بحقيقة واحدة، أطبق عليها جميع الرسل، وأنزلت بها جميع الكتب السماوية، هذه الحقيقة هي: الدعوة إلى توحيد الله وعبادته دون

سواه، فهي أسس الرسالات وعمودهـا الفقـري، وهـي القاسـم المشـترك بينهـا، وإن اختلفت بعد ذلك الشرائع والمناهج فمــا مــن نبــى أرســل ولا كتــاب أنــزل إلا وكان أول ما يدعو إليه هو توحيد اللَّه تبارك وتعالى، يقلول اللَّه علز وجل في تقرير هذه الحقيقة: {وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّـهَ وَاجْتَنبُـوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ وَمِـنْهُمْ مَـنْ حَقَّـتْ عَلَيْــهِ الضَّـلَالَةُ فَسِـيرُوا فِــي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ} (النحل: ٣٦) وفي آيــة آخــري يقــول سبحانه: {وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِـنْ رَسُـولِ إِلَّا نُـوحِي إِلَيْـهِ أَنَّـهُ لَـا إِلَـهَ إِلَّـا أَنــا فَاعْبُدُونَ} (الأَنبياء: ٢٥) وإذا استعرضـنا القـرآن الكـريم فــى حديثــه عــن رســل اللَّه عليهم الصلاة والسلام نجد أن كــل رســول قــال لقومــه: {يَــا قَــوْم اعْبُــدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ}(المؤمنون: ٢٣) ابتداء من أولهم نوح عليه السلام، وانتهاء بخاتمهم نبينا محمد صلى اللَّه عليـه وسلم فالأنبيـاء علـيهم الصـلاة والسلام دينهم واحد، وهـو الإسـلام وشـرائعهم مختلفـة كمـا قـال المصـطفى صلى اللَّه عليه وسلم: "أنا أولى الناس بعيســى ابــن مــريم فـــى الــدنيا والآخــرة، والأُنبياء إخوة لعلات أمهاتهم شتى ودينهم واحد" (البخاري، ١٤٢٢هـ.، ٤٧٨) وكل الأنبياء أخبروا بأنهم مسلمون ودعـوا قـومهم للإسـلام؛ لأنـه الـدين الحـق الذي لا يقبل اللَّه غيره: {إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ وَمَا احْتَلَفَ الَّـذِينَ أُوتُـوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَنْ يَكْفُرْ بِآيَاتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَريعُ الْحِسَابِ} (آل عمران: ١٩) {وَمَنْ يَبْتَغَ غَيْــرَ الْإِسْــلَام دِيئَــا فَلَــنْ يُقْبَــلَ مِئــهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْحَاسِرِينَ}(آل عمـران: ٨٥) وهــذا يــدل علــي أن ديــن جميــع الأُنبياء واحد وهو الإسلام ودعوتهم واحدة وهـى الـدعوة لتوحيــد اللَّه عــز وجــل وإفراده بالعبادة، على هــذا مضـى رســل اللَّه والمســلمون مــن أممهــم، ولكــن قومهم غيروا وبدلوا بعدهم وحرفوا وأدخلوا في دين اللَّه ما لـم يـأذن بــه اللَّه، وشمل التحريف والتبديل أساس دعوة الرســل، وهــو التوحيــد، ومــا يتعلــق بِذَاتَ اللَّهُ عَرُّ وَجِلُّ مِـنَ الْأُسـمَاءَ والصـفَاتَ فَتَفَرَقَـتَ الْأُمـمَ فَـي ذَلـكُ مِـا بِـين مُفْرط، وَمُفَرِّط، وغال ومقصر لإعراضهم عـن هـدى المرسلين وإتباعهم غيـر سبيل المــؤمنين،ومن أعظـم الأمـم اختلافــاً فــى هــدا البــاب؛ أمتــا اليهــود والنصاري، فاليهود غلب عليهم التقصير والتفريط والجفاء، وإن كان لديهم غلو وإفراط، والنصارى غلب عليهم الغلو والإفراط وإن كان وقع منهم

تفريط وتقصير في جوانب والمسلمون اتبعوا الرسل، فهدوا لأُقوم السبل، فكان قولهم هدى بين ضلالتين، وحقًّا بين باطلين، فهـو كلـبن سـائغ يخـرج من بين فرث ودم. وإليك البيان في ما ذهبت إليــه كــل مــن هــذه الأمــم الــثلاث في هذا الباب(محمد باكريم، ١٤١٥هـ..، ٢٤٣–٢٤٣) بيل هيو الغالب عليهم في أكثر الأبواب ولعـل مـن أبـرز مظـاهر تفـريطهم وتقصـيرهم فـي هــذا البــاب أمرين: الأُول: اتخاذهم الأنداد للَّه عز وجـل، وعبـادة الأصـنام. والثــاني: إغــراقهم في تشبيه الخالق بالمخلوق، ووصف اللَّه عــز وجــل بالنقــائص التــي لا تليــق إلا بالمخلوق، فأما الأمر الأول: وهو اتخــاذهم الأنــداد وعبــادة الأصــنام، فــإن القــوم لما أنقذهم اللَّه من عدوهم فرعـون وجنـوده، وجـاوز بهـم البحـر مـع موسـي عليه السلام، وأغرق عدوهم على مشهد منهم، ومروا على قوم يعكفون على أصنام لهم، مالت نفوسهم إلى الوثنيــة وطــالبوا موســي عليــه الســـلام أن يجعل لهم مثلها: يقول اللَّه جل وعلا في ذلـك: {وَجَاوَزْنَـا بِبَنـي إِسْـرَائِيلَ الْبَحْـرَ فَأَتُوا عَلَى قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَى أُصْنَامٍ لَهُمْ قَـالُوا يَـا مُوسَـى اجْعَـلْ لَنـا إِلَهًـا كَمَـا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ} (الأَعراف: ١٣٨) ثـم بَـيَّن لهـم موسـى عليـه السلام ضلال أولئك وبطـلان عملهـم، وأن الإلـه الحـق هــو اللَّه الــذي فضـلهم على العالمين فقال: {إِنَّ هَؤُلَاءِ مُتبَّرٌ مَا هُمْ فِيهِ وَبَاطِلٌ مَـا كَـانُوا يَعْمَلُـونَ قَـالَ أُغَيْرَ اللَّهِ أُبْغِيكُمْ إِلَهًا وَهُوَ فَصَّلَكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ} (الأَعراف: ١٣٩–١٤٠).

ISSN: 1858-8891

موقف أمة اليهود: عرفنا مما تقدم أن أمة يهود، أمة غلب عليها طابع التفريط والتقصير ومن ذلك:

أَفَطَالَ عَلَيْكُمُ الْعَهْدُ أَمْ أَرَدْتُ مْ أَنْ يَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبٌ مِنْ رَبِّكُ مْ فَاَحْلَفْتُمْ مَوْعِدِي قَالُوا مَا أَحْلَفْنَا مَوْعِدَكَ بِمَلْكِنَا وَلَكِنًا حُمِّلْنَا أُوْرَارًا مِنْ زِينَةِ الْقَوْمِ فَقَذَفْنَاهَا فَكَذَلِكَ أَلْقَى السَّامِرِيُّ فَأَحْرَجَ لَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَـهُ خُـوَارٌ فَقَالُوا هَـذَا إِلَهُكُمْ وَإِلَـهُ مُوسَى فَنَسِي} (طه: ٨٥–٨٨) فبين تعالى أن الذي عمل لهم إلَهُكُمْ وَإلَـهُ مُوسَى فَنَسِي} (طه: ٨٥–٨٨) فبين تعالى أن الذي عمل لهم العجل هو السامري، ومن العجيب أن كتاب العهد القديم ينسب هذا العمل الشنيع إلى إلى هارون عليه السالام كما جاء في (سفر الخروج) (العهد القديم، سفر الخروج من إصحاح (٣٣) فقرة (١-٦) ولقد تكرر من القوم، اتخاذ الأصنام وعبادتها بعد موسى عليه السالام، يقول ابن تيمية وحمه اللهها (وأهل الكتاب معترفون بأن اليهود عبدوا الأصنام مرات ٠٠٠) (ابن تيمية، وألله الكتاب معترفون بأن اليهود عبدوا الأصنام كثيرة لعبادتهم الأوثان والأصنام، من ذلك:

١- ما جاء في (سفر الملوك الثاني) عن عودتهم لعبادة العجل في عهد رحبعام يقول السفر: (٠٠٠٠ وعمل عجلي ذهب وقال لهم: كثير عليكم أن تصعدوا إلى أورشليم هو ذا آلهتك يا إسرائيل الذين أصعدوك من أرض مصر ووضع واحدًا في بيت أبل، وجعل الآخر في دان).

٢ - عبادتهم الأفعى وبعض التماثيل: يدكر (سفر الملوك الثاني) عن الملك حزقيال أنه: (أزال المرتفعات وكسر التماثيل وقطع السواري وسحق حية النحاس التي عملها موسى؛ لأن بني إسرائيل كانوا إلى تلك الأيام يوقدون لها...).

موقف النصارى: لقد ضلت أمة النصارى في هذا الباب ضلالاً بعيدًا، ولعل أمة من الأمم لم تضل في دينها وربها وإلهها كما ضل الدين قالوا إنا نصارى، ولا عجب فالضلالة صفتهم المميزة لهم، كما أخبر بذلك رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم في قوله: "اليهود مغضوب عليهم والنصارى ضلال" (الترمذي، عليه وسلم في قوله: "اليهود مغضوب عليهم والنصارى ضلال" (الترمذي، 18.4ه، 19.4ه) قال ذلك في تفسير قول اللّه عز وجل: {غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الشّائِينَ} (الفاتحة: ٧) ولعل من أعظم ضلالهم في باب توحيد اللّه وصفاته أنهم:

١٠ شبهوا المخلوق بالخالق: وأضفوا عليه من الصفات والخصائص ما لا يليق
 إلا باللّه عز وجل ولا يصلح إلا له سبدانه فوصفوا المخلوق بصفات الخالق

المختصة به، فقالوا: (إنه يخلق، ويحرزق، ويغفر، ويحرحم، ويتوب على الخالق ويثيب ويعاقب) (ابن تيمية، الوصية الكبرى، موقع الشبكة الإسلامية http://www.islamweb.net وهده الصفات من خصائص الربوبية، وصفات الألوهية التي لا تكون إلا للَّه سبحانه، وذلك أن هذه الأمة الضالة، جعلت المسيح عليه السلام هـو اللَّه، كمـا ذكـر اللَّه عــز وجــل قــولهم هذا وكفرهم به فقال: {لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَــالُوا إِنَّ اللَّـهَ هُــوَ الْمَسِـيحُ ابْــنُ مَــرْيَمَ} (المائدة: ١٧) وتارة جعلوه ابنًا للَّه سبحانه وتعالى عما يقول المبطلون، وعن قولهم هذا يقول الحــق تبــارك وتعــالى: {وَقَالَــتِ الْيَهُــودُ عُزَيْــرُ ابْــنُ اللَّــهِ وَقَالَت النَّصَـارَى الْمَسـيحُ ابْـنُ اللَّـه ذَلـكَ قَـوْلُهُمْ بِـأَفْوَاهِهِمْ يُصَـاهِئُونَ قَـوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللَّهُ أُنَّى يُؤَفِّكُونَ} (التوبة: ٣٠) وقالوا تارة أخرى إنه شريك للَّه وجزء من ثلاثــة يتكــون منهــا الإلــه كمــا ذكــر اللَّه قــولهم هــذا وكفرهم به أيضًا فقال: {لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّـهَ ثَالَـثُ ثَلَاثَـةٍ وَمَـا مِـنْ إلَـه إِلَّا إِلَهُ وَاحِدُ) (المائدة): ٧٣) فــأَلهوا المســيح عليــه الســـلام وجعلـــوه شــريكًا للَّه، وعبدوه من دونه، بل وصفوه بـأخص صفات الألوهيــة والربوبيــة مــن الخلــق والرزق {مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَـي اللَّهِ زُلْفَـي} (الزمـر: ٣) ولـم يضـيفوا إليهــا شيئًا من خصائص الربوبية كالخلق والرزق ونحو ذلك، بـل أقـروا بكــل ذلــك للَّه وحده كما قال عز وجل: {قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّـمَاءِ وَالْــأَرْضِ أُمَّــنْ يَمْلِــكُ السَّـمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُحْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُحْـرِجُ الْمَيِّـتَ مِـنَ الْحَـيِّ وَمَـنْ يُـدَبِّرُ الْـأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَتَّقُونَ} (يونس: ٣١) وقــال: {وَلَـئِنْ سَـاَّلْتَهُمْ مَـنْ خَلَـقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْـدُ لِلَّـهِ بَـلْ أَكْثَـرُهُمْ لَـا يَعْلَمُونَ}(لقمـان: ٥) أما هؤلاء فلئن سألتهم عن شيء من ذلك ليقولن المسيح، فهو عندهم الإله الخالق المحى المميت، باعث الرسل، ومنزل الكتـب، حكـي الإمـام ابـن القـيم عنهم أنهم قالوا (وليس المسيح عند طوائفنا الثلاثة هكذا)، بنبي ولا عبد صالح، بل هو رب الأنبياء وخالقهم وباعثهم ومرسلهم وناصرهم، ومؤيدهم ورب الملائكة) (ابن قيم الجوزية، ١٤١٦هــ، ٢٦٩) وفــى قــرارهم الــذى قــرروه فــى (مجمع نيقية) الذي عقدوه سنة ٣٢٥م وسـموه بــــ (الأُمانـــة) ونصـــوا فيـــه علــى إلوهية المسيح عليه السلام، وصرحوا بأنه هو الذي سينزل للقضاء بين الناس يوم القيامة ومحاسبتهم ومجازاتهم فقالوا: (وهو مستعد للمجيء تارة

أخرى للقضاء بين الناس يــوم القيامــة ومحاسـبتهم ومجــازاتهم) وقــالوا: (وهــو مســتعد للمجــيء تـــارة أخــرى للقضــاء بــين الأمــوات والأحيــاء) (الشهرســتاني، ١٤١٩ه، ٢٨).

ISSN: 1858-8891

موقف المسلمين:أما هذه الأُمة المسلمة فقولها في هذا البـاب هــو مــا جــاء بــه المرسلون من توحيد اللَّه وإفراده بالعبادة، فآمنت بأنه لا إله إلا اللَّه وحده لا شريك له، ولا إله غيره، ولا رب سواه، هـو رب العـالمين، وخـالق الكـون، ومـدبره: {لَهُ الْخُلْقُ وَالْأُمْرُ تَبَارَكَ اللَّـهُ رَبُّ الْعَـالَمِينَ} (الأَعـراف:٥٤) ونزهـوه سـبحانه عـن الأنداد، واتخاذ الصاحبة والأولاد، تصديقًا لقوله تعالى عن نفسه: {مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَـهٍ إِذًا لَـذَهَبَ كُـلُّ إِلَـهٍ بِمَـا خَلَـقَ وَلَعَلَـا بَعْضُـهُمْ عَلَى بَعْضِ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّـا يَصِـفُونَ} (المؤمنـون:٩١) وقــالوا كمــا قــال مؤمنــو الجِن: {وَأُنَّهُ تَعَالَى جَدُّ رَبِّنا مَا اتَّحْذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَـدًا} (الجِـن: ٣) وقولــه: {قُــلْ هُــوَ اللَّهُ أَحَدُ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَـمْ يَكُـنْ لَـهُ كُفُـوًا أُحَـدٌ} (الإخـلاص: ١-٤) ووصفوه سبحانه بصفات الكمال والجلال، كمــا نزهــوه عــن أن يماثلــه شــىء مــن المخلوقات في شيء من الصفات ولم يصفوه إلا بمــا وصــف بــه نفســه ســبحانه، أو وصفته به رسله صلوات اللَّه وســلامه علــيهم أجمعــين، مــن غيــر تعطيــل ولا تمثيل فلم يشبهوه بشيء من خلقه لا في ذاته ولا في صفاته –كما فعل اليهود – بل قالوا: {لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَـَىْءٌ وَهُــوَ السَّــمِيعُ الْبَصِــيرُ} (الشــوري : ١١) ولــم يشبهوا شيئًا من خلقه به، لا في ذاته ولا في شيء من صفاته، ولم يجعلوا له نظيرًا أو ندًّا أو مثيلاً أو شــريكًا فــي شــيء مــن خصــائص ألوهيتــه وربوبيتــه بل نزهـوه سـبحانه عـن الشـبيه والنظيـر والكـفء والنـد والمثيـل(القرطبي، ع۸۳۱هـ ،۲٤٥٠)٠

الملائكة: إن الإيمان بالملائكة أصل من أصول الاعتقاد، لا يتم الإيمان إلا به، والملائكة من عوالم الغيب التي امتدح الله المؤمنين بها، تصديقًا لخبر الله سبحانه وإخبار رسوله صلى الله عليه وسلم، وقد بين الله سبحانه وتعالى في كتابه وسنة نبيه هذا الموضوع بحيث أصبح –عند من اطلع على هذه النصوص – الإيمان بها واضحًا، وليس فكرة غامضة، وهذا ما يعمق الإيمان ويرسخه، فإن المعرفة التفصيلية أقوى وأثبت من المعرفة الإجمالية، وبين الله سبحانه وتعالى الانحراف الذي وقع فيه الناس في

اعتقادهم في الملائكة منذ القديم فهناك من عبـدهم، وهنــاك مــن ظــن أنهــم بنات اللَّه، وأما الفلاسفة فإنهم يرون أن الملائكة هـم الأفـلاك التـى نراهـا فـى الفضاء وبعضهم أنكر وجودها، وأما اليهـود فعـادوا بعضـهم ووصـفوا الملائكــة بأنهم يشربون ويأكلون كما ذكرت التوراة المحرفة في سفر التكوين وبعض أسفارهم أن الملائكة لا تأكل ولا تشرب واضطرب أمرهم في هذا الشأن، واستزلهم الشيطان وتصور التوراة جبريــل عليــه الســلام بأنــه شــيطان –لعنــة اللَّه على اليهود– يصنع الغوايــة، يغــوي الأنبياء(ســفر التكــوين، الإصــحاح (١٨) الفقرات (۱–۸) یــا ســبحان اللَّه يجعلــون جبريــل روح كــذب فــی أفــواه جميــع أنبياء!! وجاء القرآن ليبين منهج الوسطية في هذا الركن من العقائد بما ينفع الناس ويدلهم على الصراط المستقيم الـذي هـو الوسطية في هـذا الحين وجاء القرآن الكريم موضحاً ما ينفع الناس ويصحح تصوراتهم وأفكارهم ومعتقدهم في قضايا الاعتقاد وغيرها. إن المسلم يعتقد اعتقادًا جازمًا بأن للَّه ملائكة موجودين مخلوقين من نور، وأنهم: {لا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أُمَرَهُمْ} (التحريم: ٦) وأنهم قائمون بوظائفهم التي أمرهم اللَّه بالقيام بها. ولا يصلح إيمان عبد حتى يحوَّمن بوجـودهم، وبمـا ورد فـى حقهم من صفات وأعمال في كتاب اللَّه سبحانه، وسنة رسوله صلى اللَّه عليه وسلم من غير زيادة ولا نقصان، ولا تحريف قال تعالى: {آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَـنَ بِاللَّـهِ وَمَلَائِكَتِـهِ وَكُثبِـهِ وَرُسُـلِهِ لَـا نُفَـرِّقُ بَيْنَ أُمَدِ مِنْ رُسُلِهِ وَقَـالُوا سَـمِعْنَا وَأُطَعْنَـا غُفْرَانــكَ رَبَّنـا وَإِلَيْــكَ الْمَصِـيرُ} (البقرة: ٢٨٥) وفي الحديث الصحيح عندما سـأل جبريــل عليــه الســلام عــن الإيمان قال صلى اللَّه عليه وسلم: "إن تــؤمن بــاللَّه وملائكتــه وكتبــه ورســله واليــوم الاَخــر، وتـــؤمن بالقــدر خيــره وشــره "(مســلم، ١٤٢٢ه، ٣٦). فوجــود الملائكة ثابت بالدليل القطعي قال عز وجل: {يَـا أَيُّهَـا الَّـذِينَ آمَنُـوا آمِنُـوا بِاللَّـهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّـذِي أَنْـزَلَ مِـنْ قَبْـلُ وَمَــنْ يَكْفُــرْ بِاللَّــهِ وَمَلَائِكَتِــهِ وَكُثبِــهِ وَرُسُــلِهِ وَالْيَــوْمِ الْــآخِرِ فَقَــدْ ضَــلَّ صَــلَالًا بَعِيــدًا} (النساء:١٣٦)٠

صفات الملائكة الخلقية: إن الخالق عز وجل لـم يخبرنـا مـن صـفاتهم الخلقيـة إلا النزر القليل، فأخبرنـا سـبحانه أنهـم خلقـوا قبـل آدم، إذ ورد فـي القـرآن أن

اللَّه أخبرهم بأنه سيخلق الإنســان، ويجعلــه فــى الأرض، قــال تعــالى: {وَإِذْ قَــالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَـلُ فِيهَـا مَـنْ يُفْسِـدُ فِيهَـا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنْقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ}(البقرة: ٣٠) وأما المادة التــى خلقــوا منهــا، فقــد أخبرنــا الرســول صــلى اللَّه عليه وسلم أن اللَّه خلقهم من نوركما قال صلى اللَّه عليه وسلم: "خُلقت الملائكة من نور وخُلق الجان من مارج من نار، وخُلق آدم مما وصف لكم" (مسلم، ١٤١٠هــ ، ٢٢٩٤) وتــدل النصــوص فــي مجموعهــا عـلــى أن الملائكــة مخلوقات نورانية لـيس لهـا جسـم مـادي يـدرك بـالحواس الإنسـانية، وأنهـم ليسـو كالبشـر فـلا يــأكلون، ولا يشـربون، ولا ينـامون، ولا يتزاوجـون،أ – لهـم القدرة على التشكل: لهم القدرة على أن يتمثلوا بصور البشر، بإذن اللَّه تعالى كما أخبر اللَّه عز وجل عن جبريل عليه السلام أنــه جــاء مــريم فــى صــورة بشرية، فقال تعالى: {وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ الْتَبَدَتُ مِنْ أُهْلِهَا مَكَائًا شَرْقِيًّا ۚ فَاتَحْذَتْ مِنْ دُونهمْ حِجَابًا فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَويًّا} (مريم :١٦، ١٧) وفي حديث جبريل المشهور، حـين جـاء يعلـم الصـحابة معنـي الإسلام، والإيمان، والإحسان، وأشراط الساعة حيث جاء على هيئة رجل شديد بياض الثياب، شديد سواد الشعر، لا يــرى عليــه أثــر الســفر، وأنــه جلــس إلى النبي صلى اللَّه عليه وسلم فأُسند ركبتيــه إلــي ركبتيــه ووضــع كفيــه علــي فخذيه ثم شرع في السؤال(مسلم، ١٤٢٢هــ، ٣٦)٠

ب- لهم أُجنحة: ومن صفاتهم الخلقية التي أخبرنا اللَّه بها أنه جعل لهم أُجنحة يتفاوتون في أُعدادها، فقال سبحانه: {الْمَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمَاوَاتِ وَالنَّرْضِ جَاعِلِ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا أُولِي أُجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا وَالنَّرْضِ جَاعِلِ الْمَلَائِكَةِ رُسُلًا أُولِي أُجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللَّه عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ} (فاطر:١) هذا ما أخبرنا به اللَّه عن وجل عن الملائكة من حيث خلقتها، ونؤمن به كما جاء، ولا نسال عن غيره ولو كان في التفصيل نفع لعباد اللَّه لما حجب عنهم معرفته، فهو اللطيف الرحيم بهم، يعلمهم الحق والخير، وهذا من حكمة القرآن وهدايته إلى الصراط المستقيم ووسطيته في الأمور،

أما علاقتهم مع اللَّه: فهي علاقة العبودية الخالصة، والطاعة والامتثال، والخضوع المطلق لأوامره عز وجل، لا ينتسبون إليه سبحانه إلا بهذه النسبة،

قوتهم، وهم منقطعون دائمًا لعبادة اللَّه وطاعة أمره.

فهم ليسوا آلهة من دونه سبحانه، ولا ذرية له، ولا بنات كما قال المشركون من قبل، قال تعالى: {وَقَالُوا اتَّذَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا سُبْدَانَه بَلْ عِبَادُ مُكْرَمُ ونَ لَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَسْبِقُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ } (الأنبياء: ٢٦–٢٨) فهم خلق من مخلوقات اللَّه الكثيرة، يطيعونه سبحانه ولا يقدرون على شيء من تلقاء أنفسهم، وهم لا يستطيعون أن يقترحوا على اللَّه شيئًا بفضل

ISSN: 1858-8891

ب- علاقــة الملائكــة بــالكون والإنسـان: دل الكتــاب والســنة علــي أصــناف الملائكـة، وأنهـا موكلـة بأصـناف المخلوقــات، وأنــه ســبحانه، وكَّــل بالشــمس والقمص ملائكة، وبالأفلاك ملائكة، وبالجبال ملائكة، وبالسحاب ملائكة، وبالمطر ملائكة، وبالرحم ملائكة تدبر أمـر النطفــة حتــى يــتم وبهــذا المعتقــد يكون المسلم على منهج الاستقامة الذي أمر اللَّه بــه وعلــي الصراط المستقيم، فإن من يستشعر بقلبه وجود الملائكة جنود الرحمن، ويؤمن برقابتهم لأُعماله وأقواله، وشهادتهم على كل ما يصدر عنه، يستحي من اللَّه ومن جنوده، فلا يخالف ولا يعصيه، لا في العلانية، ولا في السر، إذ کیف لــه ذلــك وهــو یعلــم أن كــل شــیء محســوب ومكتــوب ومشــهود علیــه٠ وإيمانه بالملائكة الكرام يكسبه الصبر على مواصلة الجهاد في سبيل اللَّه وعــدم اليــأس، والشـعور بــالأنس والطمأنينــة التــي هــي مــن لــوازم الإيمــان بالملائكة وما أخبر اللَّه مـن أفعالهـا وأحوالهـا وبهـذا يتضـح لنـا أن مـن نعـم اللَّه علينا خلقه للملائكة وإخباره لنا عما ينفعنا في معتقدنا في هذه المخلوقات الطائعة العابدة للَّه عـز وجل وأسـأل اللَّه تعـالي أن تكـون صـورة الاعتقاد في الملائكة قد اتضحت ملامحها من استقامة على الطريق وسلامة في التصور وعمق في المنهج،

الكتب السماوية: إن من أركان الإيمان الاعتقاد بالكتب السماوية، وأنها من عند الله سبحانه وتعالى، إلا أن هناك من البشر من أنكر الكتب السماوية جملة وهم الملاحدة، وهناك من حرف الكتب السماوية وأضاف إليها ما لم ينزل الله به من سلطان، وهم اليهود والنصاري وقعوا في الغلو وفي الإفراط وابتعدوا عن الصراط المستقيم، وما وقعت فيه النصاري كذلك،

العزيز أنواعًا من تحريف اليهود للتوراة،

وقد وضَّح اللَّه سبحانه وتعالى ما وقع فيه أهل الكتاب من التحريف والتبديل،أما اليهود فقد تفننوا في التزوير، وأضافوا في كتابهم المقدس وحذفوا منه واتبعوا كافة الأساليب الشيطانية وقد بين اللَّه في كتابه

ISSN: 1858-8891

أولاً: **إلباس الحق بالباطل**: كان بنو إسرائيل يخلطون الحق بالباطل، بحيث لا يتميز الحق من الباطل، وقد سجل القرآن الكريم هذا الجرم عليهم، قال سبحانه: {يَا بَنِي اِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نَعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأُوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ وَآمِنُوا بِمَا أَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُوا أُوَّلَ كَافِرٍ بِهِ}(البقرة:٤٠–٤٢) وقال سبحانه: {يَــا أُهْــلَ الْكِتَــابِ لـــمَ تَلْبِسُـــونَ الْحَــقُ بِالْبَاطِل} (آل عمران: ٧١) ومـن أبلـغ الصـور وأقبحهـا فـي إلبـاس الحـق ادعـاء الكهنة والأحبار – في التوراة التي بأيديهم أن هارون عليه السلام هو الذي جمع الذهب من بني إسرائيل واشترك معهم في صناعة العجل الـذهبي النــوع الثـانى: مـن التحريـف كتمـان الحـق: لا شـك أن اللَّه حـق، ولا يقـول إلا حقًـا، والتوراة التي أنزلت على موسى كلها حــق؛ لأنهــا كــلام اللَّه تعــالي؛ ولهــذا ســجل اللَّه عليهم هذا الكتم في كتابه فقال ســبحانه: {يَــا أُهْــلَ الْكِتــابِ لِــمَ تَلْبِسُــونَ الْحَقُّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْثُمُونَ الْحَقُّ وَأَنْـثُمْ تَعْلَمُــونَ} (آل عمــران: ٧١) ومــن أعظــم مــا كتمه أهل الكتاب هو ما وجدوه في كتبهم من صفات محمد صلى اللَّه عليه وسلم واختيار اللَّه له رسـولاً إلـى النـاس أجمعـين وقـد كـانوا يعرفونـه فـى كتبهم كما يعرفون أبناءهم ولكنهم إذا سُئلوا عن ذلك كتموا(البغوي، ٧١٤١٧هـ، ٣١٥)٠

ثانياً: إخفاء الحق: وقد كان أها الكتاب يخفون من أحكام التوراة الشيء الكثير، قال تعالى: {يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِمَّا كُنثمْ ثَحْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورُ وَكِتَابُ كُنثمْ ثَحْفُونَ مِنَ اللَّهِ نُورُ وَكِتَابُ كُنثمْ ثَحْفُونَ مِنَ اللَّهِ نُورُ وَكِتَابُ مُبِينٌ } (المائدة: ١٥) ومن الأحكام التي أخفاها اليهود حكم رجم الزاني والمحصن، فقد جاءوا إلى النبي صلى اللَّه عليه وسلم – برجل منهم وامرأة قد زنيا، فقال لهم: "كيف تفعلون بمن زنى منكم؟ قالوا: نحممهما ونضربهما، فقال: لا تجدون في التوراة الرجم؟ فقالوا: لا نجد فيها شيئًا، فقال: لا تجدون في التوراة كذبتم، فائتوا بالتوراة فاتلوها إن كنتم

صادقين، فوضع مدارسها الذي يدرسها منهم كفه على آية الرجم، فطفق يقرأ ما دون يده وما وراءها، ولا يقرأ آية الرجم، فننزع يده عن آية الرجم، فنزع يده عن آية الرجم، فقال ما هذه؟ فلما رأوا ذلك قالوا: هي آية الرجم، فأمر بهما رسول الله وقال ما هذه؟ فلما رأوا ذلك قالوا: هي آية الرجم، فأمر بهما رسول الله على الله عليه وسلم – فرجما" (البخاري، ١٤٣٦هه، ١٤٤٣) ولهذا قال سبحانه: {يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيثُمْ هَذَا فَحُدُوهُ وَإِنْ لَمْ تُؤتووْهُ فَاحْدَرُوا} إلى قوله: {وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنْدَهُمُ التَّوْرَاةُ فِيهَا حُكْمُ الله ...} (المائدة: ٤١–٤٣) وقال: {أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ يُدْعَوْنَ إِلَى كِتابِ اللَّهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمُ عُرْضُونَ إلَى كِتابِ اللَّهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ ثُمُ عُرْضُونَ إلَى كتابِ اللَّه لِيحَكُمُ بَيْنَهُمْ أَهُل يَتَوَلًى فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُمْ مُعْرِضُونَ (النساء: ٤٦) فأنكر سبحانه على أهل يَتولًى فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُمْ مُعْرِضُونَ (النساء: ٤٦) فأنكر سبحانه على أهل الكتاب المتمسكين فيما يزعمون بكتابيهم التوراة والإنجيل، وإذا دعوا إلى التحاكم إلى ما فيهما من طاعة الله فيما أمرهم به فيهما من أتباع محمد — التماللة عليه وسلم — تولوا)(البغوي، ١٤١٧ هـ، ٤٣٨).

ثَالثاً: ليُّ اللسان: من أنــواع تحريــف اليهــود للتــوراة: لــي اللســان، فهــم يلــوون ألسنتهم ويعطفونها بالتحريف، ليلبسوا على السامع اللفظ المنــزل بغيــره،٠ قال تعالى: {وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلْـوُونَ ٱلْسِـنَتِهُمْ بِالْكِتَـابِ لِتَحْسَـبُوهُ مِـنَ الْكِتـاب وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَمَــا هُـــوَ مِــنْ عِنْــدِ اللَّــهِ وَيَقُولُـــونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ} (النساء: ٤٦) ومن التحريف بلي اللسان ما كان يفعله اليهود مع رســول اللَّه صــلى اللَّه عليــه وســلم بقــولهم: {وَاسْــمَعْ غَيْــرَ مُسْمَع}(البقرة: ١٠٤) ويقصدون معنى اسمع لا سمعت، أي: يـدعون علــي النبــي صلى اللَّه عليه وسلم وقد كان المسلمون يقولون للنبى صلى اللَّه عليه وسلم راعنا، من المراعاة والمعنى: فَــارْعَ سـمعك لكــل منــا، فلمــا سـمع اليهــود هـــذه اللفظـــة اغتنمـــوا الفرصــة فـــى التحريـــف؛ لأن معناهـــا عنـــدهم الســـب والطعن بمعنى يا أحمق ولكن اللَّه عز وجل كشـف سـترهم فقــال: {مِــنَ الَّــذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِـمَ عَــنْ مَوَاضِـعِهِ وَيَقُولُــونَ سَــمِعْنَا وَعَصَــيْنَا وَاسْــمَعْ غَيْــرَ مُسْمَعٍ وَرَاعِنَا لَيًّا بِأَلْسِنَتِهِمْ وَطَعْنًا فِي الدِّينِ وَلَـوْ أُنَّهُـمْ قَـالُوا سَـمِعْنَا وَأُطَعْنَـا وَاسْمَعْ وَانْظُرْنَا لَكَانَ حَيْـرًا لَهُـمْ ٥٠٠} (المائدة: ١٣) ونهـي اللَّه المــؤمنين عــن صفات اليهود فقال: يَا أُيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقُولُوا رَاعِنًا وَقُولُوا انْظُرْنَا وَاسْمَعُوا وَللْكَافِرِينَ عَذَابٌ أُليمٌ} (البقرة: ١٠٤)٠

رابعاً: تحريف الكلام عن مواضعه: أثبت اللَّه عز وجل على أهل الكتاب هذا النوع من التحريف فقال عز وجل: {مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ} (النساء: ٤٦) وقال: {فَبِمَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ فَوَاضِعِهِ وَنسُوا حَظًّا مِمَّا ذُكِّرُوا بِهِ} (المائدة: ١٣) قَالسِيَةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَنسُوا حَظًّا مِمَّا ذُكِّرُوا بِهِ} (المائدة: ١٣) وقال عز وجل: {وَمِنَ الَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمِ آخرِينَ لَمْ يَاتُوكَ يُحَرِّفُونَ الْكَلِم مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ} (المائدة: ٤١) وهدا النوع من التحريف له أربع صور كالتالي:

- ١ تحريف التبديل: وهو وضع كلمة مكان كلمة، أو جملة مكان جملة٠
  - ٢ تحريف بالزيادة: ويكون بزيادة كلمة أو جملة،
- ٣- تحريف بالنقص: وهو إسقاط كلمة أو جملة من الكلام المنزل على موسى عليه
   السلام.

3 – تحريف المعنين، تبقى الكلمة أو الجملة كما هي ولكنهم يجعلونها محتملة لمعنين، ثم يختارون المعنى الذي يتفق مع أهوائهم وأغراضهم وهذه الصورة لها أمثلة كثيرة من التوراة لا يتسع المقام للذكرها، ومن رحمة الله تعالى وكرمه أنه عندما ذكر ما فعلوه من العظائم دعاهم إلى التوبة، فقال تعالى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُوثُوا الْكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَرُّنْنا مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَطْمِسَ وُجُوهًا فَنرُدَّهَا عَلَى أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَتَهُمْ كَمَا لَعَنَا أُصْحَابَ السَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا}(النساء: ٤٧) فلو آمنوا باللَّه وملائكته وجميع كتبه ورسله لكفَّر عنهم سيئاتهم وأدخلهم الجنة (السعدى، ١٤٢٠هـ، ٣١٩).

تحريف النصارى للإنجيل: وأما النصارى فقد حرفوا الإنجيل وبذلك ابتعدوا عن الصراط المستقيم وإليك ما يثبت التحريف في الأناجيل:

أولاً: النتيجة التي لا مفر من التسليم بها أن الأناجيل القانونية الموجودة الآن ما هي إلا كتب مؤلفة، وهي تبعًا لدلك معرضة للخطأ والصواب، ولا يمكن الادعاء ولو لحظة أنها كتبت بإلهام؛ فلقد كتبها أناس مجهولون، في أماكن غير معلومة، وفي تواريخ غير مؤكدة، والشيء المؤكد أن هذه الأناجيل مختلفة غير متآلفة، بل إنها متناقضة مع نفسها، ومع حقائق العالم الخارجي، لأنها فشلت في تنبؤات كثيرة، كالقول بنهاية العالم، وهذا القول

قد يضايق النصراني العادي، بل قـد يصـدمه؛ ولكـن بالنسـبة للعــالم النصــراني فقد أصبح ذلك عنده حقيقة مسلَم بها.

ISSN: 1858-8891

ثانيًا: الشواهد على التحريف من الأناجيل: أ- جاء في إنجيل عندهم: أن المسيح قال لتلاميدة: (اذهبوا إلى العالم أجمع واكروزا بالإنجيل للخليقة للمسيح قال لتلاميدة: (اذهبوا إلى العالم أجمع واكروزا بالإنجيل للخليقة كلها، من آمن واعتمد خلص، ومن لم يومن يدان، وهده الآيات تتبع المؤمنين يخرجون الشياطين (السعدي، ١٤٢٠هـ، ٣١٩). باسمي، ويتكلمون بألسنة جديدة، يحملون حيات، وإن شربوا شيئًا مميثا لا يضرهم، ويضعون أيديهم على المرضى فيبرءون(ابن حزم ،١٤٠٢هـ، ١٣٩). ففي هذا النص حجة على النصاري من وجهين:

الوجه الأول: قولهم عن عيسى إنه أمرهم أن يبشروا بالإنجيل فدل ذلك على أن إنجيلاً أتاهم به وليس هو عندهم الآن،

الوجه الثانى: قولهم إنه وعـد كـل مـن آمـن بـدعوة التلاميـذ أنهـم يتكلمـون بلغات لا يعرفونها، وينفون الجن عن المجانين، ويضعون أيديهم على المرضى فيبرءون ويحملون الحيات، وإن شربوا شربة قتالة لا تضرهم، وهذا وعد ظاهر الكذب؛ فإن ما من النصاري أحد يتكلم بلغة لم يتعلمها، ولا منهم أحد ينفي جنيًّا، ولا من يحمل حية فلا تضره، ولا من يضع ينده على مريض فيشفى، ولا منهم أحد يسقى السم فــلا يضــره، وهــم معترفــون بــأن يوحنــا – صاحب الإنجيل – قتل بالسم وحاشــا للَّه أن يــأتى نبــى بمواعيــد كاذبــة، وهـــذا دليل على تحريف النصاري وتناقضهم وتكديبهم أنفسهم، الوجه الثاني: ومن ذلك ما جاء في إنجيـل متـى أن عيسـى عليـه السـلام دعــا علــي شــجرة تــين خضراء فيبست التينـة فـى الحـال، فتعجب التلاميـذ مـن ذلـك، فقـال لهـم عيسى: (الحق أقول لكم إن كان لكم إيمان، ولا تشكو أمر التينة فقط، بل إن قلتم أيضًا لهذا الجبل انتقل وانطرح في البحــر فيكون،وهــذا فيــه حجــة علــى النصاري، وذلك أن الأُمر لا يخلو من أن يكون النصاري مؤمنين بالمسيح عليه السلام، أو غير مؤمنين، فإن كانوا مؤمنين، فقد كدنبوا المسيح فيما نسبوه إليه في هذه المقالة – وحشا له من الكـذب – فلـيس مـنهم أحـد قـدر علـي أن يأمر حبة من خردل بالانتقال فتنتقال، فكيف على قلع جبال والقائلة في البحر،وإن كانوا غير مؤمنين به فهم بإقرارهم هذا كفار، ولا يجوز أن يصدق

كافر (ابن حزم ،١٤٠٢هــ، ١٣٩) وبهذا يتبين أن الأناجيل وقع فيها تحريف عظيم، ولا يعتمد عليها، ولا مخرج من هذا التيه إلا بالدخول في الإسلام وقد ذكر اللَّه سبحانه وتعالى في كتابه ما اقترفه النصاري وما أدخلوه على حقيقة النبوة، من تأليب جماعة منهم لعيسى ابن مريم، وقول بعضهم بِالتِثلِيثِ، قال تعالى: {لَقَدْ كَفَرَ الَّــذِينَ قَــالُوا إِنَّ اللَّــهَ هُــوَ الْمَسِـيحُ ابْــنُ مَــرْيَمَ} (المائدة: ٧٢) فجاء القرآن الكريم، وبين هذا التحريف، وبين العقيدة السليمة في عيسى وأمه، فقال تعالى: {مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَارْيُمَ إِلَّا رَسُولٌ قَـدْ حْلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلَـانِ الطَّعَـامَ انْظُـرْ كَيْـفَ نُبَـيِّنُ لَهُـمُ الْآيَاتِ ثُمَّ انْظُرْ أُنَّى يُؤْفَكُونَ} (المائدة : ٧٥) والحـق الـذي لا يمـاري فيــه منصـف أنه لا يوجد اليـوم علـى ظهـر الأرض كتـاب تصـلح نسـبته إلـى الخـالق تبـارك وتعالى سوى القرآن الكريم، ومـن وسـطية القـرآن فـي ركـن الكتـب السـماوية بيانه ما وقع فيها من الانحراف والابتعاد عن الصراط المستقيم وأعطانا القول الفصل في هذا المجال ولم يترك ما يفيدنا وينفعنا فيما يتعلق بهدا الشأن وغيره فبين سبحانه وتعالى أن التوراة أصلها من عند اللَّه وحدث فيها التحريف بسبب أحبارهم ورهبانهم قــال تعــالى: {إنَّــا أَنْزَلْنَــا التَّــوْرَاةَ فِيهَــا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّــذِينَ أُسْــلَمُوا لِلَّــذِينَ هَـــادُوا وَالرَّبَّــانيُّونَ وَالْأَحْبَــارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ فَلَــا تَحْشَــوُا النَّــاسَ وَاحْشَــوْن وَلَا تَشْتَرُوا بِآيَــاتِي ثُمَنًــا قَلِيلًـا وَمَــنْ لَــمْ يَحْكُــمْ بِمَــا أَنْــرّلَ اللَّــهُ فَأُولَئِــكَ هُــمُ الْكَافِرُونَ}(المائدة : ٤٤) وبين سبحانه وتعالى أن الإنجيال أصله من عند اللَّه إلا أن علماءهم حرفوه قال تعالى: {وَمِنْ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نُصَارَى أَخَذْنَا مِيثَاقَهُمْ فَنَسُوا حَظًّا مِمَّا ذُكِّرُوا بِهِ فَأَغْرَيْنَا بَيْـنَهُمُ الْعَـدَاوَةَ وَالْبَعْضَـاءَ إِلَـي يَــوْم الْقيَامَة ٠٠٠} (المائدة : ١٤، ١٥)٠

وسطية القرآن بين الكتب السماوية: ومن وسطية القرآن في باب الإيمان بالكتب السماوية بيانه أن هذه الكتب نزلت بالحق والنور والهدى وتوحيد الله سبحانه في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته، وأن ما نسب إليها مما يخالف ذلك إنما هو من تحريف البشر وصنعهم ومن وسطية القرآن ما ميزه الله وخصه به عن سائر الكتب المقدسة التي سبقت نزوله من الكتب المنزلة من أهمها:أنه تضمن خلاصة التعاليم الإلهية، وجاء مؤيدًا ومصدقًا

لما جاء في الكتب السابقة من توحيــد اللَّه، وعبادتــه، ووجــوب طاعتــه، وجمــع

ISSN: 1858-8891

كل ما كان متفرقًا في تلك الكتب من الحسنات والفضائل، وجاء مهيمنًا ورقيبًا عليها، يقر ما فيها من حق، ويبين ما دخل عليها من تحريف وتغيير قال تعالى: {وَأُنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْدَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْرَلَ اللَّـهُ وَلَا تُتَّبِعْ أُهْـوَاءَهُمْ ...) (المائدة: ٤٨) ومن وسطية القرآن أنه جاء بشريعة عامـة للبشـر فيهـا كـل مـا يلـزمهم لسعادتهم في الدارين، نسخ بها جميع الشرائع العملية الخاصة بالأقوام السابقة وأثبت فيها الأحكام النهائية الخالدة الصالحة لكل زمان، إن القرآن الكريم هو الكتاب الرباني الوحيد الــذي تعهــد اللَّه بحفظــه فقــال تعــالي: {إنَّــا نَحْنُ نَرَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ}( الحجر:٩) والقــرآن الكــريم أنزلــه علــى رســوله محمد صلى اللَّه عليه وسلم للنــاس كافــة ولــيس خاصًّــا بقــوم معينــين، كمــا كانت تنزل الكتب السابقة فكان حفظه من التحريف، وصيانته من عبث الناس، ليبقى مــا فيــه حجــة اللَّه علــي النــاس، قائمــة حتــي يــرث اللَّه الأرض ومن عليها، بعكس الكتب الأُخرى، فقد وجه الكلام في كــل واحــد منهــا إلــي أمــة خاصة دون سائر الأمم، وهي وإن اتفقت في أصل الــدين إلا أن مــا نــزل فيهــا مــن الشرائع والأحكام كان خاصًّا بأزمنة معينــة وأقــوام معينــين قـــال تـعـــالى: {لِكُـــلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا}(المائدة:٤٨) بعكس الكتب الأُخرى، فقد وجه الكلام في كل واحد منها إلى أمة خاصـة دون سـائر الأُمـم، وهـي وإن اتفقـت فـي أصل الدين إلا أن ما نزل فيها من الشـرائع والأُحكــام كــان خاصًــا بِأَرْمنــة معينــة وأقوام معينين لذلك لم يتعهد اللَّه سبحانه بحفظ أي منها كما هـو الحـال بالنسبة للقرآن، وقد تكلَّمْتُ عن أوجه الخيريــة للقــرآن الكــريم فــى بـــاب ملامــح الوسطية.

وسطية القرآن في أنبياء اللَّه ورسله: لقد كان مـن أعظـم نعـم اللَّه عــز وجــل على عباده أن بعث فيهم رسلاً منهم يعرفون نسبهم وأخلاقهم، اختارهم من خيارهم واصطفاهم من أوسطهم مكانــة ونســبًا، يــدعون قــومهم إلــى خيــر ينفعهم وينهونهم عن كل ما فيه هلاكهم وضررهم في دنيهم وأخراهم، يدعونهم إلى عبادة اللَّه ويحــذرونهم مــن الشــرك بــاللَّه ومعصــيته، ومخالفــة أوامره فما من أمــة إلا خــلا فيهــا نــذير، وذلــك رحمــة مــن اللَّه بعبــاده، ولــئلا

يقولوا ما جاءنا من بشير ولا نذير، يقول في ذلك تبارك وتعالى: {وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّه وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُونَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الصَّلَالَةُ} (النحل: ٣٦) ويقول اللَّه عز وجل: {إِنَّا أُوْحَيْنَا إِلَى نُوح وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأُوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأُوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأُوْحَيْنَا إِلَى وَمَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا وَإِسْمَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالنَّسِبَاطِ وَعِيسَى وَأُيُّوبَ وَيُولُسُ وَهَارُونَ وَسُلَا اللَّهُ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا اللَّه مُوسَى تَكْلِيمًا رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِثَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيمًا رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنْ ذِرِينَ لِثَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيلًا مَبْشِرينَ ومنذرين، فمن عصاهم فله أليم العداب، مُجَلِق أَرْسُلُ وَكُانَ اللَّه أُو صَلَّ عن سبيله بأن يقول إن اللَّه أراد عقابه الله إلى عباده مبشرين ومنذرين، فمن عصاهم فله أليم العداب، العداب، ولا لا يته أو ضَلَّ عن سبيله بأن يقول إن اللَّه أراد عقابه إلى أَنْ نُذِلً أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتْ بِعَ آيَاتِكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ نُذِلً أَنْ نُذِلً وَاللَّه وسلامه عليهم، ما أرسلوا به، ونصحوا لأمهم من وينهم ودنياهم، على السلو ودنياهم، ونياوا لهم أوضح بيان، ما يجب عليهم في دينهم ودنياهم،

وسطية القرآن في اليوم الآخر: كذب كثير من الناس قديمًا وحديثًا بالبعث والنشور، وبعض الذين قالوا بإثباته صوروه على غير الصورة التي أخبرت بها الرسل، وقد بين الله سبحانه وتعالى قول المكذبين وذمهم وكفرهم وتهددهم وتوعدهم، قال تعالى: {وَإِنْ تعْجَبْ فَعَجَبٌ قَوْلُهُمْ الْإِذَا كُنَا ثَرَابًا أُإِنَا لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ الْأَعْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُولَئِكَ الْفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ أُولَئِكَ اللَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ وَالْولَئِكَ الْأَعْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُولَئِكَ الْعَدْابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ} (الرعد: ٥) {وَقَالُوا إِنْ هِي إِلَّا حَيَاثُنَا الدُّنْيَا وَمَا لُوا بَلَى مَنْ بُمِّمُ قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَى وَمَا لُوا إِنْ هِي إِلَّا حَيَاثُنا الدُّنْيَا وَمَا عَلَى رَبِّهِمْ قَالَ اللَّهُ مَنَا اللَّوْلِقَ الْوَا بَلَى وَمَا كُنْ تُمْ تُكُفُّرُونَ} (الأنعام: ٣٩ – ٣٠) وقال تعالى: وَوَلَّالُوا أَإِذَا كُنًا عِظَامًا وَرُفَاتًا أَإِنَّا لَمَبْعُوثُ وَنَ خَلْقًا جَدِيدًا قُلُ تُكُنُ عَنِي اللَّذِي فَطَرَكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَنْ يُعِيدُنُا قُلُ اللَّذِي فَطَرَكُمُ أَولُوا اللَّهِ عَلْكَ اللَّالِي الْمَبْعُوثُ وَلَى اللَّهِ وَلُولَاءًا أَإِنَا لَمَبْعُوثُ وَنَ خَلْقًا جَدِيدًا قُلُ تُكُنُ عَلِ اللَّذِي فَطَرَكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَنْ يُعِيدُنُا قُلُ اللَّالِي اللَّالِي اللَّهُ وَلُولَا اللَّهُ وَلُولَا اللَّهُ عَلْكُ أَلِهُ عَلْكُولُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ وَلُكُنَا عَلَاللَّهُ وَالْمُولِ اللَّهُ مِنْ اليهود والنصارى والصابئة والفلاسفة ومنافقي هذه الأمة وإنا اليهود والنصارى والصابئة والفلاسفة ومنافقي هذه الأماد في المنصارى المخالف في ذلك أحد رجلين إما كافر، وإما منافق:أما الكافر فإن اليهود والنصارى والماربة والأرواح الطيبة مع نعيم الأرواح، وهم وهم يقرون يتمتعون بالأصوات المطربة والأرواح الطيبة مع نعيم الأرواح، وهم يقرون يتمتعون بالأصوات المطربة والأرواح الطيبة مع نعيم الأرواح، وهم عقرون

مع ذلك بحشر الأجساد مع الأرواح ونعيمهما وعدابهما، وأما طوائف من الكفار وغيرهم من الصابئة والفلاسفة ومن وافقهم فيقرون بحشر الأرواح فقط وطوائف من الكفار والمشركين وغيرهم ينكرون المعاد بالكلية، فلا يقرون به و

وسطية القرآن في القضاء والقدر: ومن وسطية القرآن الكريم وحكمته وإرشاده إلى الصراط المستقيم بيانه مراتب القدر والتي تسمى عند العلماء أحيانًا بأركانه، وضبطها وفهمها يعين المسلم على فهم باب القدر، ولا يتم الإيمان بالقدر إلا بتحقيقها كلها، لأن بعضها مرتبط ببعض فمن أقربها جميعًا اكتمل إيمانه بالقدر، ومن انتقص واحدًا منها أو أكثر اختل إيمانه بالقدر، ومن الكتابة ، المشيئة ، الخلق،

المرتبة الأولى: وهو الإيمان بأن الله عالم بكل شيء جملة وتفصيلاً، أزلاً، وأبدًا سواء كان ذلك مما يتعلق بأفعاله، أو بأفعال عباده، فعلمه محيط بما كان، وما سيكون، وما لم يكن لو كان كيف يكون عن علمه الموجود، والمعدوم، والممكن، والمستحيل، ولا يعزب عن عمله مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض، وقد علم جميع خلقه قبل أن يخلقهم، فعلهم وأرزاقهم، وآجالهم وأقوالهم، وأعمالهم، وجميع حركاتهم، وسكناتهم، وأهل الحنة.

المرتبة الثانية الكتابة: وهي الإيمان بأن اللَّه كتب ما سبق علمه من مقادير الخلائية إلى يهم القيامة في اللوح المحفوظ، وقد أجمع الصحابة، والتابعون، والأدلة على هذه المرتبة كثيرة من الكتاب والسنة، منها قوله والتابعون، والأدلة على هذه المرتبة كثيرة من الكتاب والسنة، منها قوله تعالى: {أَلُمْ تعْلَمْ أُنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالْالْرُضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتابِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه يَسِيرٌ إلاحج: ٧٠) وقوله: {قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتب اللَّه قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتب اللَّه قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إلَّا مَا كَتب اللَّه قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إلَّا مَا كَتب اللَّه عليه السلام يُصِيبَنَا إلَّا مَا كَتب اللَّه عليه السلام للم عن وَي كِتابِ لَا يَضِلُ لَفرعون: {قَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ النَّولَى قَالَ عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي فِي كِتابِ لَا يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَنْسَى} (طه: ٥١ - ٥٢) يقول صلى اللَّه عليه وسلم: "كتب اللَّه مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، قال: وعرشه على الماء" وقال النبي صلى اللَّه عليه وسلم: "ما من نفس منفوسة وعرشه على الماء" وقال النبي صلى اللَّه عليه وسلم: "ما من نفس منفوسة

إِلا وقد كتب اللَّه مكانها مــن الجنــة أو النــار، إِلا وقــد كتبــت شــقية أو ســعيدة" (مسلم، ١٤٤١هــ، ٢٦٤٦)٠

ISSN: 1858-8891

المرتبعة الثالثة: المشيئة: وهذه المرتبة تقتضى الإيمان بمشيئة اللَّه النافذة، وقدرته الشاملة، فما شاء كان، وما لـم يشــأ لـم يكــن، وأنــه لا حركــة، ولا سكون، ولا هداية، ولا إضلال إلا بمشيئته، وهده المرتبة قد دل عليها إجماع الرسل من أولهم إلى آخــرهم، وجميــع الكتــب المنزلــة مــن عنــد اللَّه، والفطــرة التي فطر اللَّه الناس عليها، وأدلة العقـل، والنصـوص الدالــة علــي هـــذا الأُصــل كثيرة جدًا، من الكتــاب والســنة، منهــا قولــه تعــالى: {وَرَبُّــكَ يَحْلُــقُ مَــا يَشَــاءُ وَيَحْتَار}(القصص: ٦٨). وقولـه: {وَلا تَقَـولَنَّ لِشَـيْءٍ إِنِّـي فَاعِـلٌ ذَلِـكَ غَـدًا إِلاًّ أُن يَشَاءَ اللَّه} (الكهف: ٢٣–٢٤) وقــال صــلى اللَّه عليــه وســلم: "إن قلــوب بنــى آدم كلها بــين أصــبعين مــن أصــابع الــرحمن كقلــب واحــد يصــرفه حيــث يشــاء" (مسلم، ١٤٢٥ه ، ٢٦٥٤ه). ومشيئة اللَّه النافذة، وقدرته الشاملة يجتمعان فيما كان، وسيكون يفترقان فيما لم يكن، ولا هـو كـائن، فمـا شـاء اللَّه كونـه فهو كائن بقدرته لا محالة، وما لم يشــاً كونــه فإنــه لا يكــن لعــدم مشــيئته، لا لعدم قدرته عليه، وقال تعالى: {وَلُو شَاءَ اللَّهُ مَـا اقْتَتَلُـوا وَلَكِـنَّ اللَّـهَ يَفْعَـلُ مَـا يُريــدُ} (البقــرة: ٥٣) فعــدم اقتتــالهم لــيس لعــدم قــدرة اللَّه، ولكــن لعــدم مشيئته ذلك ومثاله قوله تعالى: {وَلُوْ شَاءَ اللَّه لَجَمَعَهُ مُ عَلَى الْهُدَى}(الأَنعام: ٣٥) وقوله تعالى: {وَلَوْ شَاءَ اللَّه مَا أُشْرَكوا}(الأَنعام: ١٠٧)٠

المرتبة الرابعة: مرتبة الخلق: وهذه المرتبة تقتضي الإيمان بأن جميع الكائنات مخلوقة للله بدواتها، وصفاتها، وحركاتها، وبأن كل من سوى الله مخلوق موجد من العدم، كائن بعد أن لم يكن، وهذه المرتبة دلت عليها الكتب السماوية، وأجمع عليها الرسل عليهم الصلاة والسلام، واتفقت عليها الفطر، والعقول السليمة، والأدلة على هذه المرتبة كثيرة منها قوله تعالى: الله خالِقُ كُلِّ شَيْء} (الزمر: ٦٢) وقوله: [الذي خلق المرفق والمؤت والمؤيد أيبلُوكُم أيكم أحسن عملاً} (تبارك: ٢) وفي خلق أفعال العباد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "إن الله يصنع كل صانع وصنعته" (البخاري،١٤٢٧ه، ٢٥) هذه هي مراتب القدر الأربع التي لا يتم الإيمان بالقدر إلا بها، وأفعال العباد داخله في عموم خلقه تعالى، ولا يخرجها شيء من عموم قوله تعالى: {الله خالِقُ في عموم خلقه تعالى، ولا يخرجها شيء من عموم قوله تعالى: {الله خالِقُ

كُلِّ شَيْءٍ} (الرعد : ١٦) فالأَفعال هي مــن اللَّه خلقًــا وإِيجــادًا وتقــديرًا، وهــي مــن العباد فعلاً وكسبًا، فاللَّه هو الخالق لأَفعالهم، وهم الفاعلون لها·

ISSN: 1858-8891

الوسطية في مسألة أفعال العباد: هذه المسألة من أخطر مسائل القدر، ولقد زلت فيها أقدام، وحارت فيها عقول وأفهام، فقد اختلف الناس ها الأفعال والأعمال الصادرة عن العباد مخلوقة للله عز وجل مقدورة له أم لا؟ وافترقوا في ذلك إلى طرفين وواسطة، الطرف الأول (الجبرية): سموا بذلك نسبة إلى الجبر لقولهم به في باب القدر، والجبر هو: إسناد فعل العبد إلى الله أو نفي الفعل حقيقة عن العبد وإضافته إلى الرب تعالى الطرف الثاني القدرية: وقولهم في أفعال العباد أنها غير مخلوقة للله عز وجل، وأنهم هم المحدثون لها دونه، وهذا أصل من أصول مذهب المعتزلة الواسطة بين الطرفين (وهم أهل السنة): قولهم في أفعال العباد هو:

١ – أنها مخلوقة للَّه عز وجل على الحقيقة،

٢ – وهي فعل للعباد على الحقيقة،

٣- وأنهم قادرون على أفعالهم بقدرة حقيقية موثرة في وقوع الفعل منهم، والله هو الذي أقدرهم على ذلك، هذا هو مجمل قول أهل السنة في هذه المسألة، والذي عليه سلف الأمة وأئمتهم إن فعل العبد فعل له حقيقة، ولكنه مخلوق لله مفعول لله، لا يقولون هو نفس فعل الله، حقيقة، ولكنه مخلوق لله مفعول لله، لا يقولون هو نفس فعل الله، ويفرقون بين الخلق والمخلوق والفعل والمفعول) (ابن تيمية الحراني، ومخطئون في قولهم: إن الله خالق أفعال العباد ومخطئون في قولهم: إن الله خالق أفعال العباد الفاعل هو الله، والقدرية: محقون في إثباتهم قدرة العبد على أفعاله، وفعله لها ومسئوليته عنها ومخطئون في أبباتهم قدرة العبد خالق أفعاله، وإن الله ليس بخالق لأفعال العبيد، فأثبتوا خالقين مع الله وأهل السنة وإن الله ليس بخالق لأفعال العبيد، فأثبتوا خالقين مع الله وأهل السنة قالوا: بما مع الطائفتين من حق فقالوا: الله خالق أفعال العباد على الحقيقة؛ لأن العباد خلى المخلوقين مخلوقة، لقوله: {وَاللّه خَلَقَكُمْ وَما تَعْمَلُونَ}(الصافات: ٩٦) وقول النبي صلى الله عليه وسلم: "إن الله يصنع كل صانع وصنعته "(البخاري، ١٤٢هه)))

خاتمة:

# وفي ختام هذا البحث توصلتُ إلى النتائج التالية:

١٠ ذكرت تعريفات العلماء لكلمة (وسط)، وخلاصة ما ذكره العلماء أنها لا
 يخرج معناها عن معاني: العدل والفضل والخيرية، والنصف والبينية
 والتوسط بين الطرفين.

ISSN: 1858-8891

٢ - نزل القـرآن الكـريم هدايـة للنـاس ونـورًا، يخـرج اللَّه بـه مـن شـاء مـن الظلمات إلى النور، ولزوم منهج الوسطية عين الهداية وجوهرها.

- ٠٠ جاءت الآيات والأحاديث مستفيضة ترسم منهج الوسطية وتدل عليه٠
- لوسطية ليست محصورة في جزئية من الجزئيات، بل ولا في ركن واحد من الأركان، وقد جاء تقرير القرآن لمنهج الوسطية في أبواب كثيرة، أهمها في باب العقيدة الإسلامية.

هذا وفي الختام أحمد اللَّه عوداً على بدء، فله الحمد أولاً وآخراً، وله الحمد فبنعمته تتم الصالحات، واستغفر اللَّه من الخطإ والزلل،

### المصادر والمراجع

- 1- القرآن الكريم،
- الترمذي، محمد أبو عيسي (١٩٩٨) سنن الترمذي، تحقيق بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت•
- البخاري، الحافظ ابن حجر العسقلاني، صحيح الإمام البخاري، الرئاسة العامة لإدارة البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، المطبعة السلفية ،الرياض.
- مسلم، الإمام مسلم بن الحجاج بن مسلم (١٤٠٠هــ)، صحيح مسلم، تحقيق :محمد
   عبد الباقى ،رئاسة البحوث العلمية والإفتاء، الرياض،
- 5- ابن تيمية،أحمد بن عبد الحليم(١٤٠٤ه) مجموع الفتاوى، جمع وترتيب: عبد الرحمن ابن قاسم، الناشر الرئاسة العامة للحرمين الشريفين، مكة المكرمة،
- ابن فارس،(١٤٠٦هـ) مقاييس اللغة، دراسة وتحقيق: زهير عبد المحسن سلطان، دار النشر: مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية بيروت.
- 7- البغوي، الحسين بن مسعود البغوي(١٤١١هـ) معالم التنزيل، تحقيق: محمد النمر وآخرون، دار طيبة، الرياض.

- الشهرستاني، محمد بن عبد الكريم بن أبى بكر أحمد الشهرستاني الملل والنحل،
   الناشر: مؤسسة الحلبي،
- 9. ابن حزم، أبو محمد بن حزم الأندلسي الظاهري، الفصل في الملل والأهواء والنحل، الناشر: مكتبة الخانجي، القاهرة،
- 10. ابن تيمية،محمد بن تيمية الحراني(١٤١٩هــ) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، الناشر: دار العاصمة، السعودية،
- 11. القرطبي، محمد بن جرير( ١٣٨٤هــ) الجامع لأُحكام القرآن، تحقيق: أُحمد البردوني، الناشر: دار الكتب المصرية القاهرة،
- 12· ابن تيمية، محمد ابن تيمية الحراني(١٤٠٦هــ) منهاج السنة النبوية، الناشر: جامعة الإمام محمد ابن سعود الإسلامية·
  - 13. العهد القديم  $\lambda$  إصحاح (١٢)، فقرة ( $\Lambda \Lambda$ ).
- 14. ابن قيم الجوزية،(١٤١٦هــ)هداية الحيارى في أجوبة اليهود والنصارى، المحقق:
   محمد أحمد الحاج، دار القلم، جدة، السعودية.

# النظام القضائي في دولة الفور الإِسلامية 178-174-100م د، مكاوي على أحمد خاطر $^{(*)}$

ISSN: 1858-8891

#### مستخلص البحث:

تهدف هذه الدراسة لإلقاء الضوء على سير النظام القضائي في دولة الفور حيث إن سلطنة الفور اشتهرت بقانون سمي بقانون دالي فهو قانون وضعي عمل به في بداية عهد الدولة وبتحول الدولة للإسلام أصبح القانون الإسلامي جزء من قوانين الدولة فلم يكن هنالك تعارض بين تلك القوانين الإسلامي موانين الدولة فلم يكن هنالك تعارض بين تلك القوانين وكان السلطان أحيانا يجلس للنظر في القضايا المهمة كما فوض حكامه للنظر في قضايا مناطقهم ويبدو أن العملية القضائية كانت منظمة في الدولة من حيث التسلسل الوظيفي فكان هنالك قاضي قضاة وكان لهجرة العلماء إليها أشر في نشر الثقافة الإسلامية حيث لعب الفقهاء دوراً في العملية القضائية وعلى وجه الخصوص في الأحوال الشخصية بحكم معرفتهم بالفقه الإسلامي كما كانوا يتوسطون أحيانا لحل المشكلات أو الخلافات، كما نجد أن الدولة عملت على التحفظ على مرتكبي الجرائم الكبيرة في سجون واستخدمت تلك السجون في سجن من ينفذ فيهم أحكام السجن.

#### مقدمــــة:

دولة الفور أو سلطنة الفور كما يطلق عليها غالبية الكتاب هي إحدى الممالك التي ظهرت في السودان (في الجزء الغربي منه) عند حدود الوداي (دولة شاد حالياً)، فظهرت كدولة استغلالية وتميزت بطابع إداري قوي تمكنت أن تدوم لأكثر من قرنين من الزمان حيث كانت نهايتها عند دخول هذه الرقعة منذ ذلك التاريخ للأتراك (الحكم التركي المصري)، حتى قيام المهدية فحاصرها محمد خالد زقل حتى استسلمت للمهدية وظلت خاضعة للمهدية حتى نهاية المهدية حيث تمكن السلطان على دينار من استعادة مجد أجداده مستغلاً انشغال الدولة المهدية بقوات كتشنر الغازية، وتمكن من الاستغلال بدارفور في عهد الحكم الثنائي منذ ١٨٩٨م، وظل يحكم المنطقة باتفاق مع

<sup>(\*)</sup> أستاذ مساعد، كلية التربية - جامعة دنقلا

الدولة بالتشريع الإسلامي٠

الحكومة الثنائية التي انقلبت عليه وحاربته سنة ١٩١٦م وهزمته وقتلته، حيث ضمت المنطقة للحكومة الثنائية، والفترة التي نود أن نتناولها في الورقة هي الفترة الأولى والتي تبدأ من سنة ١٦٤٠م تقريباً وتنتهي بسنة ١٨٧٤م فهذه هي التي سميت بدولة الفور الأولى وسوف نتعرض للجانب القضائي في الدولة بإذن اللَّه حيث سميت بسلطنة الفور الإسلامية فحملت الطابع الإسلامي وسوف نصاول في هذه الورقة الوقوف على مدى ارتباط

ISSN: 1858-8891

لا شك في أهمية القضاء في الدولة، والقضاء مرتبط بالعدالة فإن صلح شاعت العدالة وترعرعت وأمن الناس على أرواحهم وأموالهم وأعراضهم، فصلح أمر الدولة والناس، وإن فسد اختفت العدالة وعمت الفوضى وانتشر الفساد، وعندما شرع الإسلام القضاء زوده بكل أسباب العدالة حرصاً على الفساد، وعندما شرع الإسلام القضاء زوده بكل أسباب العدالة حرصاً على وفاهية المجتمع وأمن الإنسان وسعادته، ويعتبر الرسول صلى الله عليه وسلم أول قاض في الإسلام وكان يستمد أحكامه بما ينزل به الوحي وقال عالى: (وَأُنْرُلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِئا عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَا تَتْبِعُ أُهْ وَاءَهُمْ عَمًا جَاءَكَ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِئا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَكَ لَكُمْ جَمِيعًا فَيُنَابِّ عُكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مَا أَنْ لَلَ اللَّهُ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَابِّ عُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِي الْمَالُونَ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَبَعْكُمْ جَمِيعًا فَيُنَابِّ عُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِي اللَّهُ وَلَا تَتْبِعُ أُهُمَ وَاحْدَةً وَلَكِنْ لِيَبُلُوكَ مُنْ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَابِعُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا تَتْبِعُ أُهُمْ وَاحْدَةً وَلَكِنْ لِيَنْ لَكُمْ بَيْنَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْدُلُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ وَلَا تَتْبِعُ أُهُمْ وَاحْدَوْهُمُ وَاحْدَرُهُمْ أَنْ يُعْضِ مَا أَنْ احْكُمْ بَيْنَ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ فَيْ إِنْ تَوْلُولُ فَا الْمَالُولُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وأثر عن النبي صلى اللَّه عليه وسلم أحاديث وقصص متواترة تدل على شدة تمسكه بحبل العدالة والحفاظ عليها وتحديد قضاة السوء والظلم والجور فروي عنه قوله:"القضاء ثلاثة اثنان في النار وواحد منهم في الجنة، رجل عرف الحق فقضى به فهو بالجنة ورجل عرف الحق ولم يقض به وجار في الحكم فهو بالنار، ورجل لم يعرف الحق وقضى للناس على جهل فهو في النار" (كاظم، رحيم وعواطف محمد، ٢٠٠٨، ٥٦). هنالك اختلاف حول وصول الإسلام لدارفور إلا أن المتفق عليه بين الكتاب أن المؤثر الخارجي من

الهجرات العربية والمعاملات التجارية كان لــه أثــرا كبيــراً أمــا الســلاطين الــذين اعتنقوا الإسلام كان لهم الدورالأُكبر في تعميم الثقافة الإسلامية.

ISSN: 1858-8891

## قانون دالي:

اعتمدت الدولة في النظام القضائي في بداية عهدها على قانون وضعي والذي سمي بقانون دالي (أ) وهو قانون الجزاء، وكان يقوم بتنفيذه المقاديم ومن هم دونهم من الحكام، ويقول شقير: إن المرجع لقانون دالي هو أبو الشيخ كبير الخصيان، ولفظ دالي في لغة الفور تعني لسان ويراد بقانون دالي لسان السلطان أو أوامره (شقير، ١٩٨١، ١٩٧٩). وتشير بعض المراجع أن هذا القانون منسوب لأحد سلاطين دارفور وهو دليل أو إبراهيم الدليل أحد حكام التنجور(الطيب، ١٩٩٩، ٣١٦). والمعروف أن الأسرة الحاكمة في دارفور أسرة الكيرا) هي الأسرة التي انتقل إليها الحكم من التنجور ونسب لسلاطينها نشر الإسلام، ولنا أن نذكر هنا نص القانون كما أورده شقير ونقف عند سير النظام القضائي في الدولة ومدى ارتباطها بهذا القانون في ظل الحكم الإسلامي على ضوء ما توفرت لدينا من معلومات.

## نص قانون دالی:

- الملك يكون وراثياً للابن الأكبر وإذا كان غير لائقاً يولون غيره ممن فيه اللياقة من العائلة.
- قصاص السارق غرامة ست بقرات أوما هو ثمنها وإن لم يقدمها حبس إلى أن
   يفتديه أهله.
- قصاص القاتل القتل إذا كان القتل عمداً وإلا فدفع الدية مائة بقرة إذا كان
   من البقارة ومائة بعير إذا كان من الأبالة.
- الزاني إن زنا بمحضه فغرامته ست بقرات أو بأيم فبقرة واحدة أو بكر فكل
   منهما يغرم بقرة.
- قصاص الضارب إن كان في الضرب جرح فغرامته ثوب من الدمور وإن لم يكن جرح فنصف ثوب وهكذا جزاء الشاتم.
  - قصاص شارب الخمرة الجلد ثمانين جلدة وكسر أواني الخمرة في بيته،

\* تورد الروايات أن خصي تشاجر مع ملك أري وحكمها بعد رحيله وبعد ذلك إستطاع إنشاء إدارة لدارفور وحكمها من طرة شمال جبل مرة راجع . Arkell Sudan History before 1821 . p 212

• إذا حدث حريق في الصحراء في العشب التي ترعاه المواشي غرمت أقرب بلدة الى الحريق على حساب بقرة لكل طول درقة وذلك سواء كانت الحريقة من أهل تلك البلدة أم من طارئ مفاجئ والمراد بتعميم هذه الغرامة منع الناس من إحراق الزرع وتحريضهم حتى إذا ما شبت حريق في جوارهم أسرعوا إلى إطفائها في الحال لئلا تتسع فيتسع الجزاء عليهم.

ISSN: 1858-8891

- خرافة قديمة عند العجائز موادها أنه لا يخصب لهن زرع إلا إذا قتلن شخصاً مسموماً بسم حية ولكن قانون دالي يعاقب على هذه الجريمة كالآتي: تصدير مال القاتلة إلى خزينة السلطنة وإحراق بيتها ثم لفها بحصير من شوك وضربها بالعصى إلى أن تموت.
- أما محصول دالي فنصفه للسلطان والنصف الباقي الأصحاب الحواكير والمقاديم والشراتي بنسب معلومة (شقير، ١٩٨١ – ١٨٠).

عن قانون دالي هـذا تشـير أغلب المراجع أن دالي هـو أحـد سـلاطين هـذه المملكة إلا أن الخلاف في هل هـو مـن الأسـرة الحاكمـة التـي تبنـت الإسـلام، أم من حكام الدولة قبل الإسلام، وذهب الأمين محمـود فـي تفسـيره لقـانون دالـي بناءً على لغة الفور، حيث يقلبون الظاء دالاً ودالـم بلغـة الفـور ظـالم، ويـذكر أن القانون كان شرعياً قبل أن يأتي دالـي بقانونـه، حيـث أدخـل نصوصـاً عرفيـة ووصفه الناس بالظلم، ومع ابتعـاد الحكـام عـن تطبيـق الشـرع أصـبح الحكـام في لغة الفور ظلمه (داليما) (محمـود، الأمـين، ٢٠١١، ١٠١)، وفـي اعتقـادي أن هـذا السلطان منسوب للأسرة الحاكمة التـي تبنـت الإسـلام ، ولـم يكـن وثنيـاً حتـى السلطان منسوب للأسرة الحاكمة التـي تبنـت الإسـلام ، ولـم يكـن وثنيـاً حتـى الحكـم يتبنى تشريعاً غير الإسـلام ولـذلك لا أتفـق معـه لأن ذلـك خـروج عـن الحكـم العادل (يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُـوا قَـوًامِينَ لِلَّـهِ شـهَدَاءَ بِالْقِسْـطِ وَلَـا يَجْـرِمَتُكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى ألَّا تعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْـرَبُ لِلتَقْـوَى وَاتَّقُـوا اللَّـهَ إِنَّ اللَّـهَ إِنَّ اللَّـهَ خَبِيـرُ بَلِـمَةـُـوا اللَّـه إِنَّ اللَّـه خَبِيـرُ بَـمُ المَائدة ، الآية ٨).

يعتبر فورانج أبا (Forangaba) أحد مسئولي القصر السلطاني ويبدو أنه مهم وخبير في القانون القديم والعادات، وكان حامي وحارس الفور فيما يتعلق بالقضاء والخصومات التي تتعلق بهذا القانون، وكان طبقاً للعادة يأتي من الفور ولعله هو أبا فوري ويتضح جلياً سريان بعض بنود هذا القانون رغم أن الدولة اتخذت الطابع الإسلامي وفي ذلك يقول ناختيفال رغم

أن الإسلام دخل في الدولة كدين إلا أن قانون دالي لم يفقد مفعوله (Nachtigal, G. Sahara and the Sudan, 1971, 330) عمل به في القضاء وعند انتشار الإسلام وتشجيع السلاطين للفقهاء ازداد عدد الفقهاء فأصبح يستشارون مثل الأرنودولو \* حيث فقدوا شخصيتهم المميزة، فظهر القضاء المحليون فعينوا من قبل السلطان فقاموا بنفس عمل الأرنودولو والقضاء المحليون فعينوا من قبل السلطان فقاموا بنفس عمل الأرنودولو وسط الفور (Macmicheal, 1976, 105) ويبدو أن وجود الإسلام في واقع واقع الفور المحلي أو نعتبر أنه أخلى مكانه كلياً للإسلام، فالإسلام معتقد قوة العرف المحلي أو نعتبر أنه أخلى مكانه كلياً للإسلام، فالإسلام معتقد يقبل به الناس ويدينون به ولكن كان العرف المحلي هو المسيطر في الحياة العملية، وأصبحت هنالك أرضية صالحة للتلاقي (أبو سليم، ١٩٧٥، ١٧)، ويتجلى ذلك في صورة الحكم عندما يتم الفصل في المنازعات إذ يجلس القاضي ممثل السلطان للحكم ويجلس لمعاونته فريقان فريق علماء ويفتون فيما يتعلق بالشرع، وفريق من حفظة العرف يفتون فيما يتصل العرف ولا يعترض العرف د ذول الشريعة ولا تلغي الشريعة وجود العرف أبو سليم، ١٩٧٥، ١٧).

ISSN: 1858-8891

## السلاطين والقضاء:

يعتبر السلطان مصدر السلطة في دارفور فيحكم هو أو من يفوضه للقيام بذلك، ولم يكن بإمكانه الفصل في كل قضايا الدولة وللذلك كان يفوض من يقوم بتلك المهمة، ويبدو أن السلطان كان يجلس للحكم أحياناً فمجلسه والذي يسميه التونسي (هيئة ديوان السلطان) يكلم السلطان الناس بواسطة ترجمان، ويكون المترجمون مابين السلطان وأصحاب الدعاوى، ومن خلف السلطان رجال يحملون السلاح (كوراكوا) وتحيط العساكر بهم، ويجلس الأشراف والعلماء بجانب السلطان أما الناس فيجثون على ركبهم أمامه (التونسي، ١٩٦٥، ١٧٢- ١٧٣) ونادراً ما يقترب عامة الناس من الرقيق من السلطان وعند اقترابهم منه عندما يكون جالساً في مجلسه يتقدمون إليه حبواً على ركبهم، كما يكن له أصحاب الوظائف العليا في الدولة احتراما خاصاً حبواً على ركبهم، كما يكن له أصحاب الوظائف العليا في الدولة احتراما خاصاً وبود المهمة أو

<sup>\*</sup> مهمته شبيهة بمهمة القاضي

القضايا التي يكون المسؤلين طرفاً فيها وعلى سبيل المثال اطلعت على وثيقة من السلطان محمد الحسين المهدي وهو خطاب مرسل من السلطان إلي الملك أحمد ظل السيف يشير له فيه بأنه والفقيه عبد العزيز قد تعدوا حدود الشاكي ويقول السلطان "وصول المكتوب إليك أترك محلهم ولا تتعدى في محلهم وإن لك دعوة في محلهم أقدم عندنا معهم للإنصاف هذا جوابي ومشراطي لك والسلام (دار الوثائق، وثيقة رقم 1/135/1778 متنوعات)، ويلاحظ أن المخاطب ملك ولم يكن مواطناً عادياً، ولعل في هذا مايشير إلى أن المخاطب ملك ولم يكن مواطناً عادياً، ولعل في هذا مايشير إلى السلطان يفصل في دعاوى، ويشير التونسي إلى أن رجلاً شكى مظلمته للرشيد وكان الذي ظلمه بأسي خبير وهومن أقارب السلطان فقال له السلطان ما مظلمت فقال أخذ مني خمسة نياق، ودعا بأسي وتأكد من اعتراضه فأمره أن يدفع عشره خمساً للرجل وخمساً تأديباً (التونسي، ١٩٦٥).

ISSN: 1858-8891

وعن العدالة في عهد بعض السلاطين أغلبهم كـان قهـراً رغـم انتشـار الإســلام وكثرت الخلافات في الأُسرة وأصبح البعض يكيب للآخير كما تسلط أبناء البعض على الرعية، ويذكر أن السلطان عمر ليل كان من أعدل السلاطين ويشير شقير لرواية عن عدله ويأتى في قائمة شــقير باســم عمــر الثــاني، فــدكر أنه كان أشد السلاطين محافظة على الكتــاب والســنة، يــروى أنــه بـعــد توليتــه الحكم بثلاثة أيام خرج إلى مجلس خاصته وطلب منهم أن يولوا أحد أعمامه مكانــه وأن مســئولية الحكــم ثقيلــة فرفضــوا دلــك وأصــروا أن يكـــون هـــو السلطان، فقال لهم انتظروني أسبوعا فأخبركم يما أريد فخلا أسبوعاً في منزله ثم خرج ومعه قرون من الخشب تمثل قرون البقر وقال لهم أريد أن يعم الأمن ويبطل التعدى حتى تسلم ماشية أضعف النساء وتنمو قرونها فتصير مثل هذه القرون، ثم التفت إلى الحكام وقال لهم أريد أن تعدلوا في الرعية حتى لا يقدم إلى أحد بشكوى، ولم يمـض إلا فتـرة وجيـزة حتــى وردت لــه الشكاوي على ثلاثين من المسولين من المقاديم والشراتي والجنود فطلبهم إليه، وعندما تحقق من ظلمهم أمر بذبحهم فذبحوا عند داري بابه ١٥ عند باب الحريم و١٥ عند باب الرجال، فوقعت الرهبة في قلوب الجميع وانقطع الظلم، (شقير، ١٩٨١، ١٥٥)، وإذا سلمنا بصحة هده الرواية ليس معنى ذلك

أنه وفق التشريع الإسلامي لأن القتل في التشريع إلا في حالات معينة والآيات القرآنية توضح ذلك (وَمَا كَانَ لِمُوَّمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُوَّمِنًا مُوَّمِنًا إِلَّا أَنْ يَصَّدُقُوا وَالآيات القرآنية توضح ذلك (وَمَا كَانَ لِمُوَّمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُوَّمِنًا فَلْمِ إِلَّا أَنْ يَصَّدُقُوا فَتُلَ مُوْمِنًا فَلَا مُوْمِنًا فَلَا مُوْمِنًة وَدِيَة مُسَلَّمَة إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَنْ يَصَّدُقُوا فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوً لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنٌ فَتحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُوَّمِنَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَـوْمِ عَدُوً لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنٌ فَتحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُوَّمِنَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَـوْمِ عَدُولِ لَكُمْ وَهُو مُؤْمِنٌ فَتحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُوَّمِنَةٍ فَمَنْ لَـمْ بَيْئَكُمْ وَبَيْنُ وَوْبَةً مِنَ اللَّهِ وَتحْرِيلُ رَقَبَةٍ مُوَّمِنَةً فَمَنْ لَـمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتتابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنَ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا حَكِيمًا \* وَمَـنْ لَيعُدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتتابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنَ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا حَكِيمًا \* وَمَـنْ يَعْشُلُ مُؤْمِنًا مُتعَمِّدًا فَجَرَاؤُهُ جَهَمَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعَنَّهُ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَاهُ وَالْعَنْ مُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَهُ وَلَعَنَاهُ وَالْعَنْ مُ وَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعَنْهُ وَلَعَنَاهُ وَلَعَنْهُ وَلَعَنَاهُ وَلَعَنَاهُ وَلَعَنَاهُ وَعَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعَنَاهُ وَلَعَنْهُ وَلَاكًا عَظِيمًا) (النساء: ٩٣ ، ٩٣)،

ISSN: 1858-8891

ويبدو أن هذا السلطان أخذ بقاعدة القوي عنده ضعيف حتى يأخذ منه حق القوي، فبدأ برجال دولته وهم الأقوياء الدين تسلطوا على الناس والعدل أساس الحكم وهمو سر بقائه، لأنه يجلب التأييد لنظام الحكم ويكثر المناصرين ويقلل عدد الساخطين ويضعفهم لانتفاء دواعي الثورة على السلطان (محمود، ٢٠١١م، ٢٨٤).

## حكام الأُقاليم والقضاء:

مع أن القضاة هم المخولون بالقضاء إلا أن هنالك بعض المسؤلين في الدولة كانوا أيضاً يفصلون في بعض القضايا ولكن بإجازة الساطان كالأب التكيناوي وهو حاكم الإقليم الشمالي وبالطبع حكام الأقاليم مخولون بدلك، وقد اطلعت على وثيقة من الأب التكيناوي آدم تنبكي إلى أحد يدعى برق ويقول: "أنت يا برق زدت فيه العادة وأخدتو عشرة تكاك والعادة القديم تكيتان وارجع الثمانية من غير خلاف (والتكاك هنا جمع تكية وهي شقة من غير قطن طولها عشرة أزرع وعرضها زراع) وفي الختام يقول الأب من غيرا قطن طولها عشرة أزرع وعرضها زراع) وفي الختام يقول الأب من الوثيقة أن الفقيه عبد اللَّه قدم مظلوماً يشكو للتكيناوي، الوثيقة لاتاريخ فيها وربما ترجع لعهد دينار إلا أنها قد توضع جانب من النظام للقضائي المتبع (دار الوثائق، وثيقة رقم 1/135/1778 متنوعات)، ويلاحظ في هذه القضية أن التكياوي فصل فيها وربما أن هذه كانت ضريبة الشخص المألوفة وعندما طلب منه الزيادة لجأ للتكيناوي ورغم عدم وجود ختم ظاهر الأن هنالك علامة بارزه لم نفهمها ربما حلت محل الختم، وطبقاً لهذه

الوثيقة فان حكام الأقاليم كانوا ينظرون في قضايا أقاليمهم وقد يحولونها لجهات الاختصاص كما ورد في الوثيقة رقم (١) في كتاب أبو سليم الفور والأرض، ويؤكد ذلك ماذهب إليه أبوسليم في وثائق تمليك في ذات الوثيقة حيث ذكر أن الأب التكيناوي قام بتحويل تلك القضية إلى القرفيض (١٠) وظهر في الوثيقة لقب الفلقناوي ويكلف بإحضار المتنازعين أمام المحكمة (أبو سليم، ١٩٧٥، ٨١)، ويلاحظ أن أغلب الوثائق التي تم العثور عليها وثائق تخص الأرض وملكيتها.

وفي المحكمة نجد المحكم وهـو ممثـل السـلطان ومصـدر السـلطة القضائية ونجـد ممثـل الشـرع وممثـل العـرف، وعنـدما يحضـر الخصـوم أمـام القاضـي وبحضرته العلماء ورجال العـرف ويعطـى الفرصـة الأولـى للمـدعي الـذي يقـوم بعرض إدعائه وعنـدما ينتهـي يسـأله القاضـي مـا إن كانـت لـه حجـة أخـرى ويعطيه الفرصة لإضافة ما نسيه، وبعـد ذلـك يعطـى الفرصـة للمـدعي عليـه وبعد انتهائه يعـرض المحكـم الأمـر لمستشـاريه مـن العلمـاء وأهـل العـرف للموازنة بين حجج المدعين وبعد تشاور بيـنهم يصـلوا للحكـم، ويجـوز تأجيـل الحكم إذا طلب طرف فرصة لإحضار ما يثبت دعـواه وذلـك لأجـل معلـوم، وغالبـأ في الفصـل فـي منازعـات الأراضـي يعتمـد المحكـم علـى العطـاء الـذي مـنح للشخص ويكون ذلـك العطـاء بحجـة موثقـة فتعـرض علـى العلمـاء ويقـرون بصحتها، وبعد ذلك يتم التأكـد مـن أن القطعـة المتنـازع عليهـا مطابقـة لمـا جاء بالحجة بعد ذلك يتم إصدار الحكم (أبو سليم، ١٩٧٥/ ٨١-٨٢).

#### قاضي القضاة:

يبدو أنه كان هنالك منصب قاضي قضاة في الدولة، ويرجع تاريخ هذا المنصب في الدولة الإسلامية للعصر العباسي، وقد استحدث العباسيون وظيفة قاضي القضاة ليشرف على جميع قضاة الدولة، ويراقب سيرهم في

<sup>♦</sup> لقب القرفيض غير مذكور بين الألقاب التي تذكرها المصادر ويقول أبوسليم أنه نظر في قضية ولاندري إذا كان ذلك بحكم أن منصبه منصب قضائي أم يتعلق بالقضاء أو لمقدرته الشخصية راجع أبو سليم الفور والارض وثائق تمليك ص ٨١ وفي تقديري أن القرقيض لقب عند بعض قبائل دارفور وهو بمثابة شيخ القبيلة وقد تحول لهم القضايا بحكم معرفتهم للقبيلة وعاداتها راجع أبو سن مذكرة أبوسن ٥٢

<sup>\*</sup> الفلاقنه جمع فلقناوي ويشير المحققان لرحلة التونسي أنه يقوم بعمل الحاجب والمترجم والمراسلة وهنا يمكن أن تكون صفته الأخيره راجع التونسي تشحيذ الأذهان، ص ١٥٣

القضاء وهو بمثابة وزير العدل في أيامنــا (رحــيم كــاظم وعواطــف محمــد، ٢٠٠٨، ص٥٨).

ISSN: 1858-8891

فذكر أن الشيخ عز الدين الجامعي كان يتولى هذا المنصب في دارفور في عهد السلطان عبد السرحمن الرشيد(التونسي، ١٩٦٥، ١١٧)، وأطلعت على وثيقة وهي بخصوص نزاع حول إقطاع فصل فيها القاضي الحاج عز الدين وترجع لسنة ١٣٣٦هـ ويتضح أن الفترة بعد فترة حكم عبد الرحمن بسنوات قليلة (دار الوثائق)،

ووثيقة في مجموعة أوفاهي تحت الرقم(1/227/2871) أما الوثيقة التي تثبت أن هنالك قاضي قضاة أوشيخ قضاة هي وثيقة من شيخ قضاة الإسلام القاضي عز الدين إلي الفقيم بخيت ويعلمه بوصول خطابه ويطلب منه أن يقدم بمكتوب حكمه عند وصول خطابه إليه، ولم أتمكن من التأكد من التاريخ لعدم وضوحه ويبدو أنه ١٣٠٠ أو ١٢٠٠ه وإذا كان الأخير فهو عهد عبد الرحمن أما إذا كان الأول فهو بعده بحوالي مائة سنة تقريباً إلا أن الوثيقة تؤكد وجود منصب قاضي القضاة (دار الوثائق، وثيقة تحت الرقم الوثيقة تؤكد وجود منصب قاضي القضاة (دار الوثائق، وثيقة تحت الرقم الإقطاع وهو يخاطب مسئولي الدولة بعدم التعرض للشخص المدكور ومن ضمن ماذكر قاضي الشرع الكبير ونوابه ولعله يقصد قاضي القضاة (دار الوثائق، وثيقة تحت الرقم 1/30/533 متنوعات) ويبدو أن هذا المنصب الوثائق، وثيقة تحت الرقم 1/30/533 متنوعات) ويبدو أن هذا المنصب أطلق عليه أحياناً نائب الشرع الكبير وأحيانا شيخ قضاة الإسلام وقاضي القضاة.

ويتضح أن الحكم بالشرع الإسلامي أصبح هو الغالب في الفترة الأخيرة ولاسيما في عهد دينار حيث أطلعت على وثائق من عهد دينار تفصل غالباً وفق الشرع الإسلامي، وسنحاول التركيز في الفترة ما قبل دينار لأن هذه الفترة تم تناولها بالبحث الشافى،

# قضايا وأحكام:

يجدر بنا في هذا الصدد أن نذكر حادثة حـدثت لبـراون، فيبـدو أنـه فقـد شـيئاً من مقتنياته في كوبي عندما حل ضيفاً عند أحـد سـكانها، فطلـب منـه صـاحب المنزل الذي نزل فيه أن يعلن أنه لم يفقـد شـيئاً أثنـاء وجـوده بمنزلـه فـرفض

ذلك، وكان دعوة الفقهاء للحكم فعقدوا مجلساً أي الفقراء أو المختصين بالقضاء وبعد نقاش وتداول القضية حملوه المسؤولية القانونية التي تلازم سلوكه دون تجنيبه ذلك وأصروا عليه أن لا يرجع تحت سقف منزل ذلك الشخص، وليس في مثل هذه القضية قرينه دامغة حتى يدان المتهم (Browne. 1806, 223)

ISSN: 1858-8891

واطلعت على وثيقة ومضمونها دعوى من شخص يدعى بوش على آخر يدعى عبد الرحمن وهي سرقه وحكم في هذه الدعوى فقيه وشهد فقيهان حيث طلب من المدعي البينة ولم توجد، والمدعى عليه أنكر التهمة كما حلف على كتاب اللَّه، ويبدو أن المتهم لم يدان إنما تم إبرام صلح بينهما (دار الوثائق، وثائق الكد، تحت الرقم 120/1677 متنوعات) لعلى الوثيقة قد ترجع لبداية عهد دينار حيث لا تاريخ في الوثيقة وهي ضمن وثائق أحضرها العمدة إسحاق أبكر عمدة ديو (في شمال دارفور) فهي ضمن ثلاث وثائق العمدة إسحاق أبكر عمدة ديو (في شمال دارفور) فهي ضمن ثلاث وثائق تاريخ، ويدل ذلك على أن التشريع الإسلامي طبق في دارفور في عهده الأخير ولاسيما عهد دينار ، حيث أن في مثل هذه الحادثة كان طرق الإثبات عند الرسول صلى اللَّه عليه وسلم البينة واليمين وشهادة الشهود، فكان الرسول صلى اللَّه عليه وسلم يقول: "البينة على من ادعى واليمين على من أنكر" والبينة في الشرع اسم لما يبين الدق ويظهره بمعنى أن المدعي ملزم بإظهار ما يبين صحة دعواه فإذا أظهر صدقه بإحدى الطرق المحكورة حكم بإظهار ما يبين صحة دعواه فإذا أظهر صدقه بإحدى الطرق المحكورة حكم له (حسن، ۱۹۹۱، ۱۹۹۲).

درج الفور على أخذ غرامات كأحكام عرفيه مقابل بعض الجنايات، وكانت تلك الغرامات تجمع في شكل وحدة نقدية محلية تسمى توني (Toni) وتعادل تقريباً أربعة من الغنم أو ثماني تكاكي أو ثلاثين مداً من الحبوب وكانت غالبية الغرامات تتراوح ما بين اثنين أو ثلاث من التوني، فمثلاً في حالة السرقة يغرم الشخص اثنان من التوني أو ثلاث أما في حالة الاعتداء والأذى الذي يصيب الجسم فيغرم اثنان، ويتم تقسيم هذه الغرامات بين المسؤلين من شراتي ودمالج ومقاديم وشيوخ بنسب معروفه فيما بينهم المسؤلين من شراتي ودمالج ومقاديم وشيوخ بنسب معروفه فيما بينهم الممارسات القضائية العامة والتي يمكن

بالاستئناف لدى القاضى (Ofahey, 1980, 110)،

القول أنها لم تكن تحظى بالمراقبة الدقيقة وهي الأمور الجنائية فكان يخول الأمر للشرتاى ليقضي فيه باستشارة الفقهاء ولكن طبقاً للعرف كما كان دور الفقهاء والسلطان والمقدوم كبيراً، ونادراً ما يعطى الأمر القضائي دون حضور العلماء، وأحياناً لم يقتنع المتخاصمان بالحكم فعند ذلك كان يسمح لهم

ISSN: 1858-8891

وفي الجرائم الكبرى وغالباً ما تكون العقوبة فيها حكم الإعدام ومنها الخيانة، ويذكر براون حادثة في ذلك فقال أنه في صيف سنة ١٧٩٤م أحضر خمسة رجال من ذوي المناصب من بعض المناطق إلى الفاشر كسجناء، وكان قد تم الكشف عن صلتهم بقائد العدو هاشم في كردفان، فلم يكن هنالك احتمال أن تعقد لهم محاكمة إنما كان موافقة السلطان على القرار النهائي الذي اتخذه قائده حيث أصدر حكم الإعدام عليهم،

أما عن الكيفية فقال أنهم أحضروا مكبلين في ساحة السوق أمام مدخل القصر الذي يحرس بالرقيق الملكي المسلحين بالحراب، وذكر أيضاً أن عدد من الملوك حضروا بأوامر السلطان ليشهدوا الإعدام حتى يلاقوا نفس المصير إذا لم يخلصوا له، وعن الطريقة التي يتم بها الاعدام ذكر أنه كان بنفس الكيفية وبذات الأسلوب الذي يذبح به كبش(247-246, 2806, 1806).

## تأمين المحكومين:

أما الطريقة التي كانت تستخدم لتأمين المحكومين حيث استخدم الحديد والسلاسل فكان هنالك شوكة من حديد يتم تثبيته في عنق المحكوم أو المسجون وملحق بصليب من حديد في رأس المسجون حتى لا تنزلق الشوكة وبسلسلة طويلة تثبت على الأرض مع أيدي المسجون والعبد أو المجرم من خلفه ومثبت بحديد يوزن حوالي ١٢ رطل على الأرض في زنزانة محكمة لهذا الغرض(49-248, 1806, 248).

وعن تنفيذ بعض الأحكام ذكر أبو سن أن شمال مدخل القصر الملكي كانت هنالك شجرة هجليج كبيرة تعرف بشرك الموت، كانت تنفذ على فروعها أحكام الشنق والغريب في الأمر أنه يقول شاهدها وما ترال موجودة حتى كتابته لمذكراته وقد يرجع ذلك لعهد دينار ولم يحدد تاريخ لـذلك (أبو سن، ١٩٦٨).

يبدو أن السجن المركزي كان في الفاشر ويعنى ذلك أنــه كانــت هنالــك سـجون أخرى، وقد أطلعت على وثيقة ظهر فيها اسم سجان المركز شاهداً في أحد القضايا، أما السجن القديم قبل العهد الإسلامي فذكر آركل أنه كان يبعد حوالى نصف ميل شرق قصر السلطان الذي كـــان فـــي جبـــل فـــوري (Forei) وكـــان يعرف عند السكان المحليين بسجن السلطان (Arkell, 1937, 95-105) ويتضح أنه كانت هنالك كهوف محكمة في جبل مرة استخدمها السلاطين كسجون لحفظ ربما مـن يشـكلون خطـراً علـيهم كـالوزراء وأولاد الملــوك، وذكــر التونسي أنه قام بزيارة لتلك الكهوف، وزوده السلطان بمكتوب حتى يشاهدها وأورد التونسي مضمون الوثيقة التـي زوده الســلطان بهــا لزيــارة تلــك الكهوف، ويشير فرمان السلطان بأنه زود التونسي بفلاقنه عددهم إثنان من فلاقنته الخواص، ويتضح أن المعنى بالفلاقنة هنا مترجمين حيث يقول: "ليكونا واسطة بينهم وبينكم وليمكنا من تبليغ الكلام" (التونسي، ١٩٦٥، ١٥٤)، ولعل ملك وريباية كان له سلطة في السجن حيث كان تحت يده كلما غضب السلطان من شخص كلف بسجنه، وتحت يده عساكر كثيرة ومعنى وريبايــة فــى الفوراويــة بــاب الحــريم (التونســى، ١٩٦٥، ١٨٣). ويــذكر أن السلطان محمد دوره استخدم سجون جبل مره في سجن مرتكبي الجرائم السياسية أو الساسة كما يقولون (Nachtigal, 1971, 283) ويدكر أن الإداريين كانوا عند قدومهم للعاصمة يحضرون بجانب الضرائب التى تخص منطقتهم المجرمين المتهمين في جيرائم القتيل أو أولئيك المدانون والبذين غالباً ما كان يتم إعدامهم في ساحة القصر(Ofahey, 1980, 22)،

الملاحظ أن بعض القوانين العرفية كانت تسري وسط الفور فذكر أنه إذا قتل أحد أبناء السلطان أو أحد أقاربه في قرية من ريف دارفور وظل المجرم مجهولاً ولم تفلح جهود سكان المنطقة من القبض عليه فالانتقام يكون أشد عنفاً فالمذنب لا بدَّ من الانتقام منه لذا كانت تحرق الربى التي يسكنها أهل المذنب، وتدمر تدميراً كاملاً وتقع فيهم مذبحة كبيرة تعويضاً لما وقع من جريمة في حق الأسرة السلطانية، والاستمرار في تعقب الجاني، أما من قتل أحد أفراد السلطان يعني أقاربه فجزاؤه القتل كما حدث من قبل لزبادي حيث أمر السلطان عبد الرحمن بقتله (التونسي، ١٩٦٥، ٣٤٩).

وكانت هنالك أحكام عرفية سادت مجتمع الفور ندكر منها الخطيئة وهي في عرفهم أموال يدفعها الجاني للحاكم ويسمى أيضاً بالحكم، وإذا شج إنسان آخر يؤخذ من الشاج مال ويدفع للحاكم وإذا أحبل رجل إمراة يوخذ من كل منهم مال على قدر حاليهما وإذا قتل قتيل يشارك الحاكم أهل القتيل في الدية ومعنى ذلك أن للسلطان نصيب من مال الدية (التونسي، ١٩٦٥، ١٨٥).

ISSN: 1858-8891

يلاحظ وجود أحكام عرفية وشرعية كما ذكرنا فمثلاً إذا أخذنا الزنا كإحدى الجرائم التي يعاقب عليها القـانون، فمـا ذكـر لا يتفــق وقــانون دالــي المــذكور والمعروف في التشريع الإسلامي أن حد الزانــي الــرجم إذا كـــان محصـــناً والجلــد إذا لم يكن محصناً، قال تعــالى: (الرَّانيَــةُ وَالرَّانِــي فَاجْلِـدُوا كُــلَّ وَاحِــدٍ مِنْهُمَــا مِائَــةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأُفَةٌ فِي دِينِ اللَّـهِ إِنْ كُنْـتُمْ تُؤْمِنُــونَ بِاللَّـهِ وَالْيَــوْمِ الْــآخِر وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (٢) الرَّانِــى لَـــا يَـــنْكِحُ إِلَّــا زَانيَـــةً أَوْ مُشْــركَةً وَالرَّانِيَةُ لَا يَنْكِحُهَا إِلَّـا زَان أَوْ مُشْـرِكٌ وَحُـرِّمَ ذَلِـكَ عَلَـى الْمُــوَّمِنِينَ) (النــور ٢ – ٣)٠ فعند إحبال رجل لامرأة حسب الشرع كان لا بدُّ من حد الزنا، ولم تجد من الكتاب من أشـــار إلـــى حـــد الزنـــا إلا أن التونســـى أشـــار لـــذلك عنـــد حديثـــه عــــن سلطان وداي محمد عبد الكريم صابون، فذكر أنه عمـم الحـدود ولـو علـي ولـده وقال: "ولم أجد حد الزنا أقيم على أحد إلا في بلاده" وذكر أنه رأى بأم عينه حد زنا أقيم على امرأه محصنة فحفر لها حفرة إلى صدرها ورجمت حتى ماتت (التونسي، ٢٠٠١، ١٠٤). وأشار إلى أن أهـل دارفـور يأخـذون عوضـاً عـن حـد الزنــا وعن قصاص الشجاج عروضاً ولـيس عنـدهم شـيء موافــق للشــرع إلا قصــاص القتل(التونسي، ٢٠٠١، ٢٨٦). ولا أدل على أن التشريع الإسلامي لــم يطبــق كــاملاً قول ناختيقال حيث قال: إن في دارفور الآن عدة تقاليد وعادات مازالت موجودة منذ العهد الوثنى (Nachtigal, 1971, 366)،

فهنالك بعض الجرائم قصاصها بالحبس والضرب وقد تكون هذه جرائم صغيرة فأكثر قصاصهم بالحبس والضرب، فكانوا يحبسون المجرمين في مكان غير مسقوف أرضه تراب، ويجعلون قيوداً في أرجلهم وأغلالاً في أعناقهم، والموكلون بالسجن هم الطويشة ورئيسهم منهم (ويقصد بهم الخصيان)، وكان يتم تسخير المحبوسين في دبغ الجلود، ويعطى كل واحد

جلد بقرة أو جلد بعير وقرضاً وإناءاً واسعاً من فخار، ويضرب له أجل فإن لم يتم دبغ الجلد الذي أعطي له في تلك المدة أو ذي أبلغ الإيداء، وذكر التونسي أن أقبح ما عندهم أنهم لا يوقظون المسجونين إلا بالضرب بالسياط ويتبادلون عليهم (التونسي، ٢٠٠١، ٢٨٥ – ٢٨٧)، والناظر لحال سجوننا اليوم فلا يخلو من تسخير وأعمال شاقة بجانب الضرب والتعذيب فلا يختلف كثيراً إلا في الوسائل المستخدمة،

ISSN: 1858-8891

#### العلماء والقضاء:

لا شكً في أن سلاطين المملكة المسلمين قد لعبوا دوراً مقدراً في نشر الثقافة الإسلامية، وترتب على ذلك اقتباس الحكام الكثير من النظم الإسلامية، وفي ظل اهتمام السلاطين بالإسلام تمتع الفقهاء بمكانة رفيعة في الدولة، ويلاحظ أن سلاطين الفور وعلى وجه الخصوص الأوافر تبنوا التشريع الإسلامي وندلل على ذلك من رسالة السلطان محمد الفضل لمحمد على باشا في مصر ونقتبس من الرسالة ما يلي: "الحمد للله فنحن مسلمون ما نحن كافرون ولا مبتدعون ندين بكتاب الله وسنة رسول الله على الله عليه وسلم ونأمر بالمعروف وننهى عن المنكر والذي لم يصل نأمره بالصلاة والذي لم يرك نأخذ منه الزكاة ونضعها في بيت المال ولا ندخرها ونرد الأمانات إلى أهلها ونعطى كل ذي حق حقه" (شقير، ٢٠٠٧م،

استفاد السلاطين كثيراً من الفقهاء ويبدو أنهم أصبحوا يمثلون ركناً مهماً في الدولة، وأصبحوا بمثابة الشركاء في إدارة الدولة رغم أنهم لا يملكون سلطة دستورية أو مناصب إدارية ولكن يمثلون قوة معنوية كبيرة، فتم تعيين بعض الفقهاء كقضاة، كما تم تعيين بعضهم كفقهاء في البلاط الملكي في مهام مختلفة كتدريس أبناء القصر الملكي، وقد اطلعت على وثيقة من السلطان حسين بن المرحوم محمد الفضل يشير فيها للفقه عبد اللّه ولعله يقصد الفقيه أنه أحسن في أولاده وعلمهم القرآن وأن ذلك أفضل الإحسان واستشهد بالآية القرآنية (هل جزاء الإحسان إلا الإحسان) ويقول ما وجدنا لإحسانه شيء نكافئ به وذكر أنه وجد الأطيان أفضل لمجازاته وقطع له شيء من الطين وطلب من المسئولين أن لا ينازعه أحد

(دار الوثائق، وثيقة في مجموعــة أوفــاهي تحــت الــرقم 1/30/552 متنوعــات)٠ ولعل ذلك مظهر من مظاهر تشجيع الفقهاء على الاستقرار وتعليم الناس، كما تم تعيين بعضهم كمستشارين للملك وكوسطاء أو رسل لحل المشكلات السياسية التي تنشأ أحياناً، ومـن ذلـك مـا ذكـر أن الفقيــه علــي بــن يوســف الفوتاوي (\*) وبعض الفقهاء حاولوا التوسط بين السلطان محمد دوره وابنه موسى لحل الخلاف بينهما(Ofahey, 1980, 44)،

وفي إثر تشجيع السلاطين للعلماء حظيت دارفور بهجرة عدد كبير من العلماء من مناطق مختلفة، لا يسع المجال لـدكرهم هنا فأصبح بعضهم مقربين من الإدارة، بل صاهر بعضهم الأسرة المالكة، بـل نـال بعضهم ثقـة الملوك وارتقوا لأُعلى المراتب الإدارية فــى الدولــة، أُمثــال مالــك الفوتـــاوى الـــذي أصبح وزيراً،

ويتضح دور العلماء بشكل واضح في الجانب القضائي، فهنالك جانب لا يمكن الإغفال عنـه وهـى الأُحـوال الشخصـية فكـان الفـور يـدينون بالإســلام ويؤدون الفرائض، ولذلك التزمـوا بالتشـريع فـى تلـك الأحـوال، فكـان القضـاء شرعياً في الأحوال الشخصية من زواج وطلاق وميراث ولا شك أن الفقهاء أي رجال الدين هم أدرى بــذلك ولــذلك كــان هــم مــن يفتــون ويقومــون بــه، أمــا الأُحوال المدنية والجنائية فهي في الغالب وضعية (بخت الرضا، ١٩٩٤، ٧٧)٠ والمعروف أن انتشار الإسلام ارتبط بهجرة العناصر الوافدة لدارفور الدين قدموا من عدة جهات سواء من شـمال أفريقيـا أو غـرب إفريقيـا أو سـودان وادى النيل وانتشر الإسلام بصورة تدريجية وسط قبائل دارفور٠

لا شكَّ أن اقتباس الـنظم الإسـلامية لإدارة الدولـة سـاعدت علـي تغييـر الـنمط القبلي التي قامت عليه الدولة وفي نفس الوقت حدث من العادات الوثنية التي كانت تسود وسط مجتمع الفور (فضل، ١٩٨٩، ٨٨). ويبدو أن الأُلقاب الإسلامية ظهرت بعد انتشار الإسلام في السلطنة كالأمين والوزير والقاضي وغيرها

\* نسبه الى فوته وهي إحدى حلل قبيلة االفلان ويعرفون بالفلاته وهي إحدى القبائل التي ظهر أفرادها في الدولة

#### الخاتمة:

دولة الفور زارها بعض الكتاب الأجانب ودونوا بعض الملاحظات التي شاهدوها، ورغم أن أغلب الزيارات كانت في الفترة الأخيرة من عمر الدولة إلا أنها تعكس بعض ما كان يدور في تلك البلاد وسط مجتمع الفور، ويبدو أن أهلم من كتبوا في ذلك جوستاف ناختيقال الألماني الذي كتب سفره أهم من كتبوا في ذلك جوستاف ناختيقال الألمانية، ومحمد بن عمر (Sahara and Sudan) بالألمانية وترجم للإنجليزية، ومحمد بن عمر التونسي الذي دون ملاحظاته في تشحيذ الأذهان بسيرة بلاد العرب والسودان ومخطوط رحلة وداي حيث ذكر فيها بعض المعلومات التي تتعلق بدارفور، وبراون الذي وصل دارفور وبقي بها ثلاث سنوات، ودون جانب من تاريخ دارفور في كتاب رحلاته، هذا بخلاف المحدثين من كتاب دارفور الذين خدموا بها في فترة الحكم الثنائي،

ISSN: 1858-8891

ويلاحظ أن العقوبات المطبقة كان بعضها وضعياً حتى أن بعضها لا يوافق قانون دالي المذكور، كما يلاحظ أن المجتمع الدارفوري كان يستهجن كل ما كان محرماً في الإسلام ولذلك فإن غالبية الجرائم المرتكبة لها ما يوازيها في القانون العرفي، ويشير أبو سن أن الحدود نفذت من قطع الأيدى والقتل حداً ويبدو أن ذلك كان في عهد دينار، وفي تقديري أن الدولة المهدية قد مهدت الأرضية لتنفيذ الحدود، حيث أن الدولة المهدية نفذت الحدود وكانت دارفور جزء من هذه الدولة، واضطلعت على عدد من وثائق المهدية بها تأييد الخليفة بتنفيذ الحدود من قطع الأيدي والقتل حداً والصلب والقطع من خلاف،

وفي الختام ألخص أهـم النتــائج التــي توصــلت إليهــا فــي هـــذه الدراســة فــي النقاط الآتية:

- عملت الدولة في ظل وجود الإِسلام بقانون دالي في بعض المسائل وبعض القوانين الوضعية التي لا تتفق حتى مع قانون دالي أحياناً.
- طبق التشريع الإسلامي في الدولة إلا أن التطبيــق لــم يكــن كــاملاً فكــان التطبيق في الأحوال الشخصية٠

- خـول السـلطان المسـؤولين بـالحكم فـي دائـرة إدارتهـم، إلا أن الأمـور المهمة كانت ترفع للسلطان للبـت فيهـا ويجلـس السـلطان أحيانـاً فـي هيئة ديوانه للنظر في بعض القضايا.
- ظهرت بعض الوظائف والتي قد تكون لها مدلولات لغوية وذات صلة بسير القضاء كالقرفيض والفلاقنة والدناني،
- شكل العلماء دوراً كبيراً في عملية القضاء حيث كان الفقيه عنصراً مهماً في مجلس الحكم وأحياناً كانوا يتوسطون في بعض المنازعات وتحل القضية سلمياً دون اللجوء للمحاكم،
- ظهرت وظيفة قاضي القضاء في الدولة مما يدل على تدرج المسؤولية القضائية وليست حكراً على السلطان كما يوضح ذلك وجود نوع من التنظيم الإدارى في الجانب القضائي.
- الغرامات في بعض الأحكام كانت تـدفع عيناً لنـدرة النقـود حيـث أنها كانت تأتي من الخارج والتعامل بها كان قاصـراً علـى التجـار لاسـتجلابهم بضاعة من الخارج.

#### التوصيات:

- النظام القضائي في دولة الفور يحتاج إلى مزيد من البحث، حيث وردت بعض الأسماء لم يجد من كتبوا عن دارفور لها تفسيراً هل هي أسماء دات مدلولات لغوية أم مسميات معروفة كالدناني مثلاً والقرفيض الذي لم يعرف معناه والفلقناوي الذي يطلق على أكثر من وظيفة، ولم تتضح طبيعة مهامهم وكل ذلك يحتاج لمجهود، ونوجه عناية الباحثين للبحث في ذلك.
- ورد في الغرامات التي كان يتم تحصيلها من الجناة أحياناً التوني ولم أتمكن من معرفة التوني هل هو عملة معدنية يتم التعامل بها أم هي كالتكاكي والشواتر ومقطع ترومبا التي كان يتم التعامل بها لعدم وجود النقد وتوفره حيث اقتصر ذلك على التجار الدين يتعاملون مع الخارج حيث يحتاجون إليها لجلب البضاعة وكانت العملات المتداولة أجنبية كالريال المجيدي وماريا تريزا وغيرها، ورغم أن هنالك دراسة

قيمة لأبو البشر عبد اللَّه تناول فيها العلاقات الخارجية بين دارفور والعالم الخارجي لم أجد إشارة للتوني المذكور،

ISSN: 1858-8891

الحياة الاجتماعية في دولة الفور موضوع مهم ولا بدً من توجيه عناية الباحثين للبحث في ذلك ولاسيما أن هنالك عدد من الكتاب زاروا دارفور ودونوا ملاحظاتهم وعلى وجه الخصوص في الجانب الاجتماعي وأرجو أن يرى ذلك النور.

## المصادر والمراجع

# أولاً الوثائق

- 1. وثيقة من السلطان محمد حسين للملك أحمد ظل السيف ، تحت الرقم متنوعات ــ 1/135/1778 دار الوثائق القومية الخرطوم
- د. وثيقة من الأب التكيناوي آدم تنبكي تحت الرقم 1788—135—135
   متنوعات دار الوثائق القومية الخرطوم
- 227—2877 وثيقة من القاضي عز الدين في مجموعة أوفاهى تحت الرقم 2877—2877
   يحمل الكتلوج 259296 دار الوثائق القومية الخرطوم
- 4. وثيقة من شيخ الإسلام القاضي عز الدين للفقيه بخيت تحت الرقم متنوعات 1778—135—1 دار الوثائق القومية الخرطوم
- دار عاد من السلطان محمد حسين تحت الرقم متنوعات 533/ 1/30 دار
   الوثائق القومية الخرطوم
- هجموعة وثائق الكد تحت الرقم متنوعات 1677 / 120 / ۱ دار الوثائق
   القومية الخرطوم

# ثانياً – المصادر الأولية:

القرآن الكريم

# ثالثاً المصادر والمراجع باللغة العربية

- 7- أبو سليم، محمد إبراهيم (١٩٨٥) الفور والأرض وثائق تمليك، الطبعة الأولى٠
- ابو سن، علي عبد الله أبوسن (١٩٦٨) مذكرة أبوسن عن مديرية دارفور، طبعة دار الوثائق المركزية.

- 9- الطيب، محمد الطيب، (١٩٩٩) المسيد، مؤسسة الصلحابي للطباعة، دمشق سوريا.
- 10· التونسي، محمد بن عمر (١٩٦٥) تشحيذ الأذهان بسيرة بلاد العرب والسودان تحقيق محمود عساكر ومصطفى مسعد، مراجعة محمد مصطفى زيادة الدار، المصرية للتأليف الترجمة.
- 11. التونسي، مخطوط رحلة وداي(١٨١٠–١٨١٧) تحقيق عبد الباقي محمد أحمد كبير دار مناكب للنشر، الخرطوم، ٢٠٠١م.
- 12. بخت الرضا (١٩٩٤) تاريخ السودان منذ أقدم العصور إلى قيام الأحزاب السياسية، دار النشر التربوي، الخرطوم.
- 13. حسن، حسن إبراهيم (١٩٩١) تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي، ج١، ١٩٩١م، دار الجيل، بيروت.
- 14 محمود، الأمين محمود (٢٠١١)، سلطنة الفور الإِسلامية دراسة تحليلية الخرطوم. ١٤٠٠هـ ١٩١٦م، مطابع السودان للعملة الخرطوم.
- 16 رحيم كاظم وعواطف محمد (٢٠٠٨) الحضارة العربية الإِسلامية دراسة في تاريخ النظم، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة.
- 17. شقير، نعوم (١٩٨١) تاريخ السودان، تحقيق محمد إبراهيم أبو سليم طبعة دار الجيل، بيروت.
- 18. شقير، نعوم، (٢٠٠٦) جغرافية وتاريخ السودان، تقديم فدوى عبد الرحمن على طه، دار عزة للنشر، الخرطوم.

# المصادر والمراجع باللغة الأوربية

- 1. Arkell 'A.J. History of the Sudan to .AD .1821 Athloni press .London 1955
- 2. Arkell (Darfur Antiquities Sudan Notes and Records vole xx . 1937 part one
- 3.Brawne .W.G. Travels in Africa Egypt and Syria from the year 1792 to 1798 second edition London 1806
- 4. Makmichael 4H.A. History of the Arabs in the Sudan. Barne s.Noble inc Newyork 1976 vole one

5. Nachtigal, G. Sahara and the Sudan, translated by Allan. G.B. Fisher and Humphrey . J.Fisher .G.Hurst Company London 1971 vole IV Widay and Darfur .

6. Ofahey.R.S. State and Society in Darfur .Hurst company London 1980

# "نظرية الكفاءة الذاتية المُدركة: "أَرقى نظريات المنحى الاجتماعي المعرفي" د. عثمان فضل السيد أحمد فضل السيد

ISSN: 1858-8891

#### مستخلص البحث:

يهدف البحث إلى استخلاص المبادئ الأساسية لنظرية الكفاءة الذاتية المُدركة، وللإجابة على تساؤلاته استخدم الباحث المنهج النوعي غير التفاعلي، وأشارت النتائج إلى إن "بندورا" قد صاغ نظريته من خلال إحداث التسوازن بين التأمل الإبداعي والملاحظة الدقيقة مُستنتباً إن البشر يستطيعون أن يحققوا ما يرغبون فيه في المواقف البيئية، تتمثل مصادر الكفاءة الذاتية المُدركة في الإنجازات الأدائية والخبرات البديلة والإقناع اللفظي والاستثارة الانفعالية، يتمتع مرتفعو الكفاءة الذاتية بسمات إيجابية تأهلهم لتحقيق الصحة النفسية، بينما يتسم منخفضو الكفاءة الذاتية بخصائص سلبية تهيئهم للإصابة بالاضطرابات النفسية، تتمثل العمليات المُنشطة للكفاءة الذاتية المُدركة في العمليات المعرفية والدافعية والوجدانية وعمليات الإختيار، وقد تُصوح "بندورا" نظريته في الكفاءة الداتية المُدركة بمفهوم الكفاءة الجمعية المُدركة.

كلمــات مفتاحيــة: نظريــة الكفــاءة الذاتيــة المُدركــة + المنحــي الاجتمــاعي المعرفى + علم النفس.

#### مقدمة البحث:

النظريات هي مصاولات تهدف إلى فهم وضبط السلوك الإنساني والتنبؤ بمظاهره بغرض الوصول إلى المعرفة الكاملة التي تمكن من وصف السلوك وبيان كيفية اكتسابه، وإن التفسيرات التي تقدمها النظريات هي أكثر التفسيرات المبيئة لطبيعة السلوك الإنساني كمالاً وتكاملاً وذلك لأن النظريات هي أرقى مراتب الهرم العلمي، فالعلوم ما هي إلا مجموعة نظريات وتقدم هذه النظريات وظائف عدة للعلوم فهي تحدد موضوعاتها وتبرز التراكم المعرفي لتلك الموضوعات وفي ضوئها تحدد المكانة التي توصلت إليها العلوم ومن ثم تحديد ما يجب وما لا يجب بحثه وهي بهذا تحدد نقطة

<sup>(\*)</sup> أستاذ العلاج النفسى المشارك. رئيس قسم علم النفس كلية الآداب - جامعة النيلين

البدء التي ينطلق منها الباحث وتعده بإطاره التصوري وتساعده في تحديد متغيرات بحثه وتمهد له الطريق لبناء أدواته وجمع بياناته وطرق معالجة تلك البيانات والوصول إلى النتائج ومناقشتها وتقديم توصياته ومقترحاته وفقاً للتصور النظري الذي ابتدأ به بــدلك فــإن البحـث العلمــي هــو عبــارة عــن دائرة تبدأ وتنتهى بالنظريات، فتؤكد الخبرات البحثية أن جمع البيانات من غير نموذج نظري مُتبنيَّ يقود إلى بيانات صمّاء وفاقدة للمعنى والوظيفة – هذا من جهة، فمن جهة أخرى فــإن الفــروض البحثيــة المشــتقة مــن النظريــات هي فروض انبنت على قاعدة نظريــة صــلبة وهــي غالبــاً مــا تـــؤدي إلــي تطــور تلك النظريات – لـذلك فـإن المرحلـة الجديـدة مـن انتعـاش البحـوث يتطلـب تنظيـراً جيـداً وذلـك لـن يتحقـق إلا مـن خـلال دراسـة متفحصـة للنظريـات والتدقيق في موضوعاتها ومن ثم تصميم البحوث وفق نظريات خاصة قبل أن تنفذ وفق منهجيــة خاصــة وذلــك لأن النمــاذج النظريــة تتضـمن توجيهــات للملاحظة بطريقة خاصة تحدد المتغيرات التى يجب تناولها وأى نوع من الإجراءات يجب استخدامه لمعالجتها وفــق أطــر نظريــة مســبقة التحديــد، وهـــذا يعنى للباحثين صياغة نظام للمعرفة النفسية وذلك لأن المعرفة النظرية تسبق المطالب العملية في أي علم من العلوم، ولما كانت النظريات بهذا المستوى من الأهمية في تصميم وتنفيه البحوث العلمية فإن الباحث في البحث الحالى يحاول تقصى المبادئ الأساسية لنظرية الكفاءة الذاتية المُدركة باعتبارها من أحدث النظريات التى يمكن أن يتبناها الباحثين فى تصميم بحوثهم العلمية وتطبيقاتهم العملية في أرض الواقع المُعاش،

#### مشكلة البحث:

تتمثل صياغة مشكلة البحث الحالي في التساؤل العام الآتي: [ما هي المبادئ الأساسية لنظرية الكفاءة الذاتية المدركة?] والذي يمكن تفصيله تحقيقاً للدقة في التساؤلات الفرعية الآتية:

- 1. كيف نشأت وتكونت نظرية الكفاءة الذاتية المُدركة؟
  - 2٠ ما هي مصادر الكفاءة الذاتية المُدركة؟
- ما هي سمات وخصائص مرتفعي ومنخفضي الكفاءة الذاتية المُدركة؟
  - 4. ما هي العمليات المنشطة للكفاءة الذاتية المُدركة؟

5 ما هي آخر المفاهيم التي توج بها "بندورا" نظريت ه في الكفاءة الذاتية
 المُدركة؟

ISSN: 1858-8891

## أهمية البحث:

تكمن أهمية البحث الحالي في نقــاط القــوى التــي تتمتــع بهــا نظريــة الكفــاءة الذاتية المدركة والتى ميرتها عن سائر النظريات النفسية الأُخرى، وأهمها:

- 1. إنها منتقاة بصورة فائقة الاختيار فهو أرقى نظريات التعلم الاجتماعي المعرفي الذي يعد تطوراً لأكثر المناحي التي دفعت علم النفس علمياً إلى الأمام إذ خلصه السلوكي من سيادة الأفكار الفلسفية والمناهج الذاتية بينما صوّر المعرفي الإنسان باعتباره كائناً عاقلاً وقدم نماذج شملت شتى جوانب السلوك وألف بينهما التعلم الاجتماعي بدراسته لسلوك أشخاص من أعمار مختلفة في المواقف الاجتماعية المعقدة لذا فهو يعد خياراً من خيار.
- را تعد مبادئها تطوراً لمبادئ مثلت نقاط قوة في النظريات التي قامت عليها لذا فهي تقوم على مبادئ راسخة في علم النفس ويدلل ذلك على أنها تقوم على خلفية نظرية صلبة على خلاف النظريات التي تقوم مبادئها على نقاط ضعف النظريات السابقة لها الأمر الذي يجعل من مبادئها بمثابة النحت العلمي الذي يحاول أن يجد لنفسه مكانة بين النظريات العلمية.
- 3. تقوم على أساس بيانات مستمدة بدقة متناهية حيث يندر أن تبتعد تأملات "بندورا" عن بياناته وإنما تتقدم عليها خطوة واحدة بعناية فائقة وهدا الإجراء السليم علمياً يزيد من احتمال التحقق من مبادئها وأن اختبارها سوف يكشف عن نتائج مرغوب فيها ويولد مبادئ أخرى قابلة للاختبار والتدقيق.
- 4. يتشكك "بندورا" في التسليم بأي فكرة ما لم يتثبت من مصداقيتها تجريبياً، وثعد تجاربه نماذج جديدة يحتذي بها من حيث التصميم وضبط المتغيرات الأمر الذي يوفر لمبادئها صدقاً تجريبياً عالياً.
- بذل "بندورا" جهوداً مكثفة لتتوفر لمواقفه التجريبية نفس الشروط
   التى توجد فى البيئة الاجتماعية المُعيشة فجاءت تجاربه فى مواقف

شبيهة بمواقف الحياة العامة وليس في مواقف تجريبية مُصطنعة الأُمر الذي يسهل إمكانية تعميمها.

- 6. ثعد هذه النظرية من أحدث النظريات المفسرة للسلوك الإنساني نسبياً حيث تمت صياغتها بصورة متكاملة في "١٩٨٦م" إذ أن عمرها العلمي لم يتجاوز الـ(٣٥)عاماً.
- 7. جاءت هـذه النظريـة فـي بعـض أوجههـا مكملـة لنقـاط الضـعف فـي النظريات التقليدية للـتعلم الاجتمـاعي المعرفـي ولاسـيما فيمـا يخـتص بالعلاج النفسى عبر تحوير وقولبة السلوك.
- 8- يساند هذه النظرية مجموعة مــن البحــوث المشــتقة مــن مبادئهــا والتــي قامت باختبــار مــا اســتنبط منــه وأســفرت نتائجهــا عــن شــواهد تــدعم المبادئ التي تقوم عليها وتــدلل علــى أنهــا انبنــت علــى أســاس أمبريقــي وأنه من المعقول أن تزدهر وتستمر.
- و. بالرغم مـن اهتمـام الباحـث وإطلاعـه علـى بحـوث لا حصـر لهـا تهـدف للتحقق من صـحة افتراضـات هـذه النظريـة فـي مجـال السـلوك بصـورة عامة والسلوك الصحي على وجه الخصـوص فإنـه لـم يتحصـل علـى بحـث واحد أدحضت نتائجه الأساس النظرى الذي تقوم عليه.
- 10· تمتلك هـذه النظريـة قـدرة تنبؤيـة عاليـة بالسـلوك فـي المواقـف الاجتماعية المُعقدة والتي تـزود البـاحثين بإستبصـارات إبداعيـة للطـرق التي تمكن من تحديد وقولبة السلوك غير المرغوب فيه مكان التدخل٠
- 11. بالرغم من تقديم هذه النظرية لفنيات علاجية لتحوير وقولبة السلوك وتقديم نتائج بحوث علمية متعددة تؤكد صدق افتراضاتها في مجال السلوك بصورة عامة والسلوك الصحي على وجه الخصوص فإن توصيات هذه البحوث وفنياتها العلاجية لم تستخدم استخداماً تاماً في هذا الحقل الأمر الذي يؤكد بأن قيمتها التطبيقية ينبغي أن ترداد بروزاً ووضوحاً نظراً لحداثة ذلك.

#### متغيرات البحث:

تتمثل أهم متغيرات البحث الحالي في الآتي:

الكفاءة الذاتية المُدركة: اعتقاد الشخص بأنه قادر على أداء السلوك الذي يحقق النتائج المرغوبة – فمرتفعي الكفاءة ذاتية يدركون أنفسهم بأنهم قادرون على النتائج المرغوبة من حولهم، ومنخفضي الكفاءة ذاتية يدركون أنفسهم بأنهم تغير واقع الحياة من حولهم، ومنخفضي الكفاءة ذاتية يدركون أنفسهم بأنهم عاجزون عن إحداث سلوك له آثاره ونواتجه، [790: 475] المنحى الاجتماعي المعرفي: منحى يُولف بين المنحيين السلوكي والمعرفي، يهتم بالسلوك الإنساني في المواقف الاجتماعية المُعقدة، وينظر إلى التعزيز بأنه أهم مكونات السلوك غير أنه ليس من الضروري أن يكون السلوك محكوماً به فالناس

لديهم القدرة على أن يتوصلوا إلى علاقة سببية بــين ســلوكهم والتعزيــزات التــى

ر Michel: 1982: 445; Libert & Spiegler: 1993: 213] يكتسبونها

ISSN: 1858-8891

# منهج البحث:

استخدم الباحث في هذا البحث المنهج النوعي غير التفاعلي تصميم لجمع البيانات عن مشكلة البحث، وهو نوع من التصميمات البحثية يصف الظواهر بطريقة استقرائية من خلال جمع المعلومات الجزئية من المصادر العلمية وربطها ببعضها البعض بغرض الوصول إلى نتائج بحثية، وتطوير هذه النتائج المتحصلة تدريجياً من خلال مواصلة جمع البيانات أثناء مراحل تصميم البحث، وتدعيمها بشواهد مقتطفة من كتابات الآخرين [Rummel: 1994: 43-44; Festinger: 1995: 16-19]

حيث تم استخدام هذا المنهج في البحث الحالي لأنه أكثر التصميمات البحثية ملائمة للإجابة على تساؤلات مشكلة البحث الحالية،

إجراءات المنهج النوعي غير التفاعلي: للإِجابة على تساؤلات البحث الحالي إتبع الباحث الإجراءات المنهجية الآتية:

- د حصر المصادر العلمية المُتخصصة،
- 2. جمع المعلومات الجزئية من المصادر المُتخصصة.
  - 3- ربط المعلومات المجموعة ببعضها البعض،
- التطوير التدريجي للمعلومات المجموعة من خلال مواصلة الجمع والربط.
- التأكد من السلامة الداخلية للنص المُطور بمطابقته بالمرجعيات النظرية التي يقوم عليها.

6. التأكد من السلامة الخارجية للنص المُطور من خلال مُضاهاتها بالنصوص
 المشابهة.

7- تدعيم المعلومات المُطورة بالشواهد العلمية "كلما كان ذلك مُمكناً".

المشكلة الأولى: للتحقق من مشكلة البحث الأولى التي نصها: [كيف نشأت وتكونت نظرية الكفاءة الذاتية المُدركة? ] قام الباحث بجمع المعلومات ومعالجتها وفق إجراءات المنهج النوعي غير التفاعلي، وفيما يلي بيان لنتائج هذا الإجراء:

يرجع أصل هذه النظرية إلى (Albert Bandura: 1925) وذلك من خلال دراسته المتواصلة وبحثه الحدائب للسلوك الإنساني في المواقف الاجتماعية المعقدة في مجال التعلم المركب ولاسيما تلك المرتبطة بأداء النجاح والفشل والتي توصل من خلالها إلى إحداث توازن بين مكونين أساسيين ودقيقين في صياغة النظرية هما التأمل الإبداعي والملاحظة الدقيقة ليؤلف من خلالها بين مبدأين الحتمية التبادلية والحتمية المعرفية للطبيعة الإنسانية والذي صاغ من خلاله تأملاته المثيرة عن الكفاءة الذاتية المُدركة بصورة منطقية داخل تركيب بنائي جيد يرتقي بها إلى مستوى النظرية المتكاملة التي يمكن من خلالها تفسير السلوك الإنساني، وكان ذلك في الأعوام (١٩٧٧-١٩٨٨ -١٩٨٦) [ :53 : 1981: 592: 79

تعتبر هذه النظرية بمثابة التطور الطبيعي لنظريته في التعلم الاجتماعي المعرفي بالمُلاحظة وبالأُخص لمفهومه عن الكفاءة الذاتية المُدركة؛ وفيما يلي بيان لذلك بشيء من التفصيل:

الحتميـة المتبادلـة: مـن خـلال نظريتـه التقليديـة عـن الـتعلم الاجتمـاعي المعرفي بالملاحظة يقف (بندورا) موقفـاً معتـدلاً حيـال مبدئـه عـن الحتميـة التبادلية – ولاسيما فيما يتعلق بالعلاقـة بـين قطبـي هـذا المبـدأ المتمثلـين في (الحتمية – الحرية) والـذي يـرى مـن خلالـه: [إن النـاس يشـكلون بيئـاتهم، وفي نفس الوقت فإن البيئـة تشـكل سـلوكهم] أي أن هنالـك تفـاعلاً متبـادلاً مستمراً للسلوك بـين الفـرد والبيئـة فـي كـل الأنشـطة الإنسـانية – فالنـاس ليسوا مقصورين على ما تفرضه عليهم البيئـة ولا هـم أحـرار تمامـاً فـي عمـل

ما يرغبون ويختارون، وهــذا يعنـي أن للإنســان قــدرة فــي الــتحكم والسـيطرة علــى المواقــف البيئيــة القــدرة علــى الــتحكم علــى المواقــف البيئيــة القــدرة علــى الــتحكم والسـيطرة علــى ســلوكياته [ Bandura: 1981: 25-26; Mischel: 1982: ].

ISSN: 1858-8891

المتمية المعرفية: لـم يتوقف "بندورا" عند هـذا الموقف المتوسط في اعتداله بين الإفراط في الحتمية والحرية بـل أضاف إلى هـذه المعادلة مبدأ آخر هو مبدأ الحتمية المعرفية، ولاسيما فيمـا يتعلق بالعلاقة بـين قطبي هذا المبدأ المتمثلين في (العقلانية – اللاعقلانية) والـذي يـرى مـن خلالـه: وأن البشر عقلانيون أساساً والذي ينظر من خلالـه في إطـار الحتمية المتبادلة أن النـاس ينظمـون سـلوكهم مـن خـلال المبـادأة الذاتيـة، أي أن النـاس يستجيبون للمواقف البيئية مـن خـلال ملاحظـاتهم لهـا، ويعـالجون هـذه المواقف مـن خـلال تركيبـاتهم العقليـة، فهـم يلاحظـون، ويفكـرون، ويخططـون، ويحكمـون، ويتوقعـون ردود الأفعـال الخارجيـة لسـلوكياتهم ومن ثم يمكن التعـرف على الطبيعـة الإنسـانية بشـكل علمـي – وأن النـاس يستطيعون أن يحققوا ما يرغبـون فيـه فـي المواقف البيئيـة مـن حـولهم، يستطيعون أن يحققوا ما يرغبـون فيـه فـي المواقف البيئيـة مـن حـولهم، وعلى ذلك فإن احتمالية تحكمهم فـي سـلوكياتهم غيـر محـدود علـى الإطـلاق Bandura: 1986: 32-33; Bandura & Wood: 1989: 53-55;

مركزية التحكم المُدركة: الملاحظ إن الأشخاص لا يستطيعون التحكم في سلوكياتهم والمواقف البيئية ذات العلاقة بها رغم الخيارات المتاحة لهم ويظلوا محدودين بفضل مجموعة من العوامل ترجع مصدريتها إما لمصدر داخلي مُتعلق بذواتهم أو لمصادر خارجية ليس لها علاقة بدواتهم فالعوامل الداخلية: مثل الافتقار إلى التحمل والدافعية وضعف القدرة أو لعدم الرغبة في التصرف بطريقة معينة – ويرى أنه في مثل هذه العوامل يمكن للشخص أن ينظم سلوكه ويعيد سيطرته على الموقف من خلال العمليات المعرفية والتدعيم الذاتي؛ أما العوامل الخارجية: مثل القيود الخارجية أو

الافتقار إلى حسن الحظ أو تصادف الصدف (\* الذي لاحظ من خلالها أن الإنسان في حياته فربما يتأثر بالمقابلات العرضية مع أشخاص من غير المعروفين له سلفاً – ولكل إنسان في حياته صدف تصادفه، وربما تؤثر على مسار حياته بدرجة غير متوقعة في أهم مجالاتها كالعمل والزواج أو حتى بقائه وموته، ولا يستطيع علم النفس أن يتنبأ بهذه الفرص ولكنه يمكنه أن يقيم الأثر المحتمل لهذه الأحداث، وأن مثل هذه الأحداث خارجة من سيطرة الإنسان عليها، ولكن داخل حدود السيطرة المُتاحة والتي يرى "بندورا" بأنها حدود عريضة وفسيحة جداً من الممكن لكل شخص ما أن يزيد من مستوى قدرته على التحكم والسيطرة في المواقف البيئية من حوله وما يترتب عليها من سلوك على مدار حياته، لكي يوجه نفسه نصو الأهداف التي يترتب عليها من سلوك على مدار حياته، لكي يوجه نفسه نصو الأهداف التي لختارها، ويقرر "بندورا" ذلك بقوله: [إننا أحرار لحد كبير في الاتجاه الذي نختاره لحياتنا مؤكداً أننا نعرف بصورة كافية طبيعة العلاقة بين الناس وبيئ الناس وبيئ الماس المناس المناس المؤكداً النا نعرف بصورة كافية طبيعة العلاقة بين الناس وبيئ الناس وبيئ الماسة (Rossi: 1970: 40-42).

ISSN: 1858-8891

الكفاءة الذاتية المُدركة: من خلال التوجه المعرفي لــــ"بندورا" والــذي يــرى مــن خلاله أن الإنسان أكثر عقلانيــة مــنح الشـخص حريــة أكبــر منهــا حتميــة فــي معادلة قطبي الحتمية المتبادلة وأعطــى العوامــل الشخصــية تــأثيراً أكبــر مــن المواقــف البيئيــة علــى الســلوك الإنســاني وهــو مــا أســماه بالكفــاءة الذاتيــة المُدركة التي يفتــرض مــن خلالهــا وجــود شـخص نشــط معرفيــاً فــي تناولــه للمواقف البيئيــة – بهــذا فهــو ينظــر إلــى العلاقــة التبادليــة بــين العوامــل الشخصية والمواقف البيئية في معادلة الســلوك الإنســاني بصــورة جديــدة يــرى من خلالها أن تأثير التعزيز علــى الســلوك لــيس أوتوماتيكيا(تلقائيــاً) والســلوك لا يمكن إرجاعه إلى البيولوجيا أو إلى تــاريخ الفــرد، ويــرى أن النــاس منغمســون

.

<sup>(\*)</sup> Chance Encounters: فعلى سبيل المثال كان بول واتكنز (Paul Watkins) طالباً ممتازاً ودارساً نموذجياً حتى قرر أن يزور أحد أقاربه، ولكن هذا القريب كان قد انتقل إلى مكان آخر لا يعرفه بول، وتعرف على الأسرة التي سكنت مكان قريبه هذا وهي عائلة مانسون (Manson Family) والتي دفعت بول لممارسة أنشطة غير مشروعة، ومثال آخر فهذه هي الممثلة الشابة التي بدأت تتلقى بالبريد دعوات لاجتماعات الحزب الديمقراطي، والتي كانت مرسلة لسيدة أخرى لها نفس الاسم، وعندما سعت للحصول إلى المساعدة كان من الضروري أن تلتقي برئيس نقابة الممثلين ليساعدها في حل المشكلة ولم يمض وقت طويل حتى تزوجت هذه الممثلة نانسي ديفز (Ronald Rigan) من رونالد ريجان (Ronald Rigan) الذي أصبح فيما بعد رئيساً لأمريكا.

في عمليات التعزيز الذاتي، وحتى حين تكون التأثيرات البيئية قوية فإن التعزيز ليس مؤكداً، فقد قدم التاريخ الإنساني أمثلة أن يصعب تفسير سلوكها على أنه نتيجة لآثار التعزيز لأناس رفضوا المعززات الجاذبة أو تجنب المثيرات المنفرة وبينوا كيف تتفوق المعرفة على المثيرات البيئية القوية؛ فمن خلال ذلك قدم (بندورا) تصوره عن الكفاءة الذاتية المُدركة، ويرى بأنها ليست مثيراً لضبط السلوك، ولكنها أحد المثيرات الذاتية في سلوكهم فمصدر ضبط السلوك لا يوجد في المواقف البيئية ولكنه يوجد في التبادل الدي يحدث بين العوامل الشخصية والمواقف البيئية، والكفاءة الذاتية المأدركة عامل شخصي مُهم ترتبط بمعرفة الأداء في المواقف البيئية المواقدة المستقبلي في تلك المواقف الملات المواقدة المستقبلي في تلك المواقف الملات الم

ISSN: 1858-8891

دور الكفاءة الذاتية المُدركة في التنبؤ بالسلوك: يرى (بندورا) أن الكفاءة الذاتية المدركة المرتفعة والمنخفضة حين تتفاعل مع مواقف بيئية متجاوبة أو غير متجاوبة فإن هنالك ثمة (أربعة) احتمالات يمكن التنبؤ بها:

- عندما تكون الكفاءة الذاتية المُدركة مرتفعة والمواقف البيئية متجاوبة فإنه يغلب أن تكون النتائج ناجحة.
- عندما تكون الكفاءة الذاتية المُدركة منخفضة والمواقف البيئية متجاوبة قد يصبح الشخص مكتئباً حين يلاحظ أن الآخرين ينجحون في أعمال صعبة جداً بالنسبة له.
- عندما تكون الكفاءة الذاتية المُدركة مرتفعة والمواقف البيئية غير متجاوبة فإنهم يكيفون جهودهم بتغيير البيئة وقد يستخدمون الاحتجاج والتنشيط الاجتماعي أو حتى القوة لإثارة التغير غير أنه إذا أخفقت جميع الجهود فإنه يفترض

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١\*) لقد اختار غاندي ( Gandi) أن يصوم عن الطعام لكي ينهي الحرب الأهلية في الهند، ورفض هنري مور (١\*) لقد اختار غاندي (Henary) أن يغير موقفه من معارضة هنري (Henary) الثامن ملك إنجلترا رغم تعرضه لضرب العنق ورغم توسلات زوجته وابنه، واختار سقراط (Sograt) أن يتجرع السم وهو مبتسم ويكفكف من دموع أصحابه الذين يبكون موته المنتظر، ورغم توسلاتهم له بالتراجع عن موقفه- إن تفضيل الموت على التخلي عن المعتقدات والأفكار لهو خير مثال لتفوق المعرفة على المثيرات البيئية.

أنهم سوف يتركون هذا المسار ويتخذون مساراً جديداً أو يبحثون عن مواقف بيئية أخرى أكثر تجاوباً.

■ عندما تكون الكفاءة الذاتية المُدركة منخفضة والمواقف البيئية غير متجاوبة فثمة تنبؤ بعدم الاكتراث واليأس والاستسلام.

من خلال ذلك يتضع بصورة واضحة للعيان ترجيح كفة العوامل الشخصية في تأثيرها على سلوك الأفراد على حساب المواقف البيئية في معادلة السلوك الإنساني لللبندورا) حسب تصوره لنظريته عن الكفاءة الذاتية المُدركة، وحتى في الحالات التي يعرى فيها السلوك إلى مصادر تحكم خارجية والتي هي أبعد ما تكون في متناول الشخص فإن (بندورا) يرى أن الأشخاص الذين يتمتعون بكفاءة ذاتية مُدركة مرتفعة سيثبتون أنهم قادرون على مواجهة المكائد الاجتماعية التي ثصاك ضدهم والتي تقلل من شأنهم وعلى تجاوز الكوارث البيئة التي يمرون بها وتهدد استقرار حياتهم فليس جميع الناس ريشة في مهب الريح [ Schwazer: 1988: 217-218; ]

المشكلة الثانية: للتحقق من مشكلة البحث الثانية التي نصها: [ماهي مصادر الفعالية الذاتية المُدركة؟] قام الباحث بجمع المعلومات ومعالجتها وفق إجراءات المنهج النوعي غير التفاعلي، وفيما يلي بيان لنتائج هذا الإجراء:

للإجابة على التساؤلات: ما هي العوامل التي ولدت الكفاءة الذاتية المُدركة؟ هل شكلت من خلال تجارب الفرد الشخصية؟ أم أنها تولدت من خلال معلومات مستقاة من الآخرين! أم أنها تولدت من خلال ملاحظته لأفراد آخرين يمرون بخبرات معينة؟ إقترح (1977 :Bandura: 1986) "أربعة" أنواع من المعلومات في تشكيل الكفاءة الذاتية المُدركة، وهي:

الإنجازات الأدائية: إن ما يحققه الفرد من إنجازات ونجاحات ذاتية هي أكثر المصادر تأثيراً على الفعالية الذاتية المدركة وذلك لأن تجاربنا الناجحة تزيد من إحساسنا بالفعالية الذاتية المدركة بينما ينقص منها فشلنا وإخفاقنا – وأن هنالك عدة لازمات لهذه العبارة نورد أهمها فيما يلى:

■ إن النجاح في الأداء يرفع الكفاءة الذاتية المُدركة بما يتناسب مع صعوبة العمل – فالشخص الماهر إذا فازعلى متنافس متفوق في نشاط ما – فإن ذلك يزيد من كفاءته الذاتية المُدركة بصورة أُكبر مما لو فازعلى منافس ضعيف.

ISSN: 1858-8891

- إن الأعمال التي تنجز من قبل الفرد أكثر كفاءة من تلك التي يتمها بمساعدة الآخرين ففي مجال الرياضة مثلاً: إن إجازات الفريق لا تزيد الكفاءة الذاتية المُدركة لللاعب كإنجازاته التي يحققها بذاته.
- ا إن الإخفاق في الأغلب يؤدي إلى إنقاص الكفاءة الذاتية المُدركة حين يعرف الشخص أنه بذل أفضل ما لديه من جهد − أما حين يخفق وهو يعاول أن نضيف محاولة فإن ذلك لا يضر من كفاءته الذاتية المُدركة كما يحدث عندما لا يرتقي إلى المستوى المطلوب مع بذله لأعظم محهوداته وأفضلها.
- النفعالية العالية لا يضروف الاستثارة الانفعالية العالية لا يضر كثيراً بالكفاءة الذاتية المُدركة كالإخفاق في أحسن الظروف فعلى سبيل المثال إذا عرف طالب ما بأنه رسب في امتصان مادة ما ولكن كان ذلك بسبب قلقه على صحة والده في ذلك الوقت –فإن ذلك لا يقلل من كفاءته الذاتية المُدركة كما لو رسب في الامتصان وهو لا يقلقه شيء.
- الأدركة وخاصة عند أولئك الدين لديهم اعتقاد بارتفاع الكفاءة الذاتية المُدركة وخاصة عند أولئك الدين لديهم اعتقاد بارتفاع الكفاءة المُدركة فإنهم يندر أن الذاتية المُدركة، أما منخفضو الكفاءة الذاتية المُدركة فإنهم يندر أن يرجعوا الفضل في نجاحهم إلى أنفسهم [Curry & Marlott: 1987: 9-44; Ewert: 1992: 30-31 [www.Seamonkey: 2004:2/13-3/13.]

الخبرات البديلة: مُلاحظة الفرد لحالات نجاح وفشل الآخرين تــؤثر على كفاءتــه الذاتية المُدركة – فرؤية الآخرين وهــم يتعــاملون بنجــاح مــع أحــداث صـعبة أو غير سارة تزيــد مــن كفاءتــه الذاتيــة المُدركــة بأنــه –أي الشـخص المُلاحــظ – يمكن أن يكون فعالاً أيضاً في تعامله مـع هــذه الأحــداث، بينمــا يــنقص منهــا

ملاحظتهم وهم يفشلون في التعامل مع هـــذه الأحـــداث — وتحــدد عـــدة عوامــل المدى الذي تـــؤثر فيـــه تجربــة محاكــاة بديلــة فـــي توقعــات الكفــاءة الذاتيــة المُدركة، ومنها ما يلى:

- إن نجاح القدوة لابد أن يكون واضحاً فليس بإمكان المُلاحظ أن يكتسب إحساساً بالكفاءة الذاتية المُدركة إذا كانت نتيجة سلوك القدوة ملتبسة.
- إن ملاحظة عُدت أَشخاص وهم يتعاملون بنجاح مع مواقف بغيضة يزيد مـن الكفاءة الذاتية المُدركة أكثر مما لو القدوة المُلاحظ شخصاً واحداً يتعامل بنجاح مع ذلك الموقف.
- إن ملاحظة أشخاص آخرين وهم يجاهدون في بدء مهمة صعبة أو في موقف صعب ويصبحون فعالين ببطء يطور ويزيد من الكفاءة الذاتية المُدركة بصورة أكبر مما يحدث حين ينجحون من أول مرة يُلاحظون فيها.
- ان ملاحظة قدوة مماثلة من حيث المقدرات الشخصية وهو يقوم بعمل مــا يزيد من الكفاءة الذاتية المُدركة بصورة أكبر مما لو كان القدوة يختلف مــن حيـث المقدرات الشخصية ، فملاحظة زميل في الدراسة وهو يقوم بحل مسألة إحصــائية يزيد من الكفاءة الذاتية المُدركة في حلها أكثر مما إذا كان الذي يقوم بملاحظته وهو يحل المسألة الأستاذ،
- إن الخبرات البديلة تكون أقوى تأثيراً على الكفاءة الذاتية المُدركة حيث تكون الخبرة السابقة بالنشاط قليلة فملاحظة لاعب سلة متفوق وهو يحرز هدفاً أقـل تأثيراً في كفاءة لاعب كرة سلة آخر متمرس إذا ما قورن تأثيرها على لاعـب جديـد للاحظه.
- عموماً فإن آثار النمذجة أقل من حيث تأثيرها على رفع مستوى الكفاءة الذاتية المُدركة ولاسيما إذا ما قورنت بتأثير الإنجازات الأدائية وقد يكون لها آثار قوية في خفض مستوى الكفاءة الذاتية المُدركة فملاحظة سباح له نفس مستوى مهارتك وقدرتك وهو يخفق في عبور نهر له تيارات شديدة متقلبة يقنعك بالإقلاع عن محاولة القيام بنفس العمل، وقد يبقى تأثير هذه الخبرة فترة طويلة من الزمن لديك[ Bandura: 1990: 29-30; Bandura: 1989: 74-75; Taal: ]٠

الإقناع اللفظي: أن الإقناع اللفظي من قبل الآخرين يمكن أن يــ قُثر فـي الكفاءة الذاتية المُدركة – إلا أن تأثيره محدود – ومـع ذلـك فـان الإقناع اللفظي في الظـروف السليمة يُمّكن مـن رفـع الكفاءة الذاتيـة المُدركـة وخفضها، ويمكن تحديد ذلك بالآتى:

- إن التحذيرات والنصائح التي تصدر من شخص موثوق به لها تــأثير أكبــر علــى الكفاءة الذاتية المُدركة عن تلك التي تأتي من أشخاص غير موثوق بهم٠
- إن يكون النشاط الذي ينصح الفرد بأدائه في حصيلة هذا الفرد السلوكية على نحو واقعي— وذلك أنه لا يوجد إقناع لفظي يستطيع أن يغير حكم الشخص على كفاءته الذاتية المُدركة وقدرته على القيام بعمل يستحيل أداؤه في ظل مقتضيات الواقع الفعلي٠
- إن قوة الإقناع ترتبط مباشرة بمكانــة المُقنــع المُدركــة وسُـلطته، والمكانــة والسلطة ليستا متساويتين "متماثلتين" فعلى سبيل المثال فأن الاقتــراح الــذي يقدمه المُعالج النفسي لمُضطرب قلق المناطق المُغلقة أن يجرب دخول المصعد وهو مزدحماً (برفقة آخرين)، يغلب أن يزيد من كفاءته الذاتية المُدركة عما لو صدر نفس الاقتراح عن زوجته أو ابنه غير أن هذا المُعالج نفسه لو أخبر المريض بأنه يستطيع أن يصنع جرساً كهربائياً فإن ذلك لن يؤدي إلى تحسين في كفاءته الذاتية المُدركة.
- ان الإقناع اللفظي يكون أكثر فعالية حيث يرتبط بالأداء الناجح فعن طريق الإقناع قد تستطيع أن تحمل شخصاً على القيام بنشاط معين، وإذا نجح الأداء فإن هذا الأداء مقروناً بمكافآت لفظية تالية تصدر من المقنع تزيد من الكفاءة الذاتيـة المُدركة في المستقبل.
- وعموماً فإن تأثير الإِقناع اللفظي على الكفاءة الذاتية المُدركة هو تأثير قصير Bandura: 1991: 43-44; الأمد ما لم تؤكد التجارب الشخصية التوقع المتغير (Liebert & Splegler: 1993: 432-434]

الاستثارة: الانفعالية: إن الاستثارة الانفعالية تؤثر في الكفاءة الذاتية المُدركة – فقد لاحظ المُعالجون النفسيون منذ زمن طويل أن الأثر الانفعالي وزيادة الاسترخاء الجسمي يمكن أن يؤثر في الأداء – وبالتالي يزيد من الكفاءة الذاتية المُدركة، أما الاستثارة الانفعالية والخوف والقلق تجعل منه أمراً

صعباً – وبالتالي تقلل من الكفاءة الذاتية المُدركة – وإن معلومات الاستثارة الانفعالية ترتبط بعدة متغيرات منها:

- إن مستوى الاستثارة يؤثر على الكفاءة الذاتية المُدركة فقلق المُمثل في ليلة الافتتاح إن لم يكن شديداً يزيد من كفاءته الذاتية المُدركة، أما إذا كان شديداً فأنه سينسيه الحوار اللازم لدوره في المسرحية وبالتالي يقلل من كفاءته الذاتية المُدركة،
- إن الدافعية المُدركة للاستثارة تؤثر على الكفاءة الذاتية المُدركة؛ فـإذا عـرف الفرد أن الخوف أمر واقعي— فمن الطبيعي أن يعرف الفرد الذي يقود سيارة في طرق جبلية أن هذا العمل يثير خوفاً عادياً ومثل هذا الخوف قد يزيد من كفاءته الذاتية المُدركة، غير أنه حين يعرف أن من الغباء أن يخاف مُضطرب قلق الأماكن المفتوحة أو العالية فإن الاستثارة الانفعالية عندئذ تميل إلـي إنقـاص الإحسـاس بالكفـاءة الذاتية المُدركة،
- النفعالية إن طبيعة العمل تؤثر في الكفاءة الذاتية المُدركة، بالتفاعل مع الاستثارة الانفعالية قد تيسر الإتمام الناجح للأعمال البسيطة والذي بدوره قد يزيد من الكفاءة الذاتية المُدركة، كما أن الاستثارة الانفعالية يغلب أن تعطل أداء الأنشطة المعقدة، والذي بدوره يؤدي إلى إنقاص الكفاءة الذاتية المُدركة [Bandura: 1991: 44-45; Gitertini: 1985: 127-128].

إن أية معلومة عن المصادر المذكورة سابقاً تزيد من معرفة الشخص عن كفاءته الذاتية المُدركة – وخصوصاً إذا تم تفسيرها كمؤشر إلى المجهود الشخصي الذي يبذله الشخص – فمثلاً عندما ينسب الفرد نجاحه إلى عوامل خارجية – طلب المساعدة من الشخص – بالتالي فإن أداءه العملي على كفاءته الذاتية المُدركة من المحتمل أن ينقص [75]. [Bandura: 1989: 75].

المشكلة الثالثة: للتحقق من مشكلة البحث الثالثة التي نصها: [ ما هي سمات وخصائص مرتفعي ومنخفضي الكفاءة الذاتية المُدركة؟] قام الباحث بجمع المعلومات ومعالجتها وفق إجراءات المنهج النوعي غير التفاعلي، وفيما يلي بيان لنتائج هذا الإجراء:

أُجريت العديد من البحوث التي تناولت متغير الكفاءة الذاتية المُدركة وعلاقته ببعض المتغيرات الأُخرى حيث أظهرت نتائج هذه البحوث إن الكفاءة الذاتية المُدركة المرتفعة والمنخفضة يرتبطان مع مدى واسع من

السلوكيات وأن ذوي الكفاءة الذاتية المُدركة المرتفعة لديهم سلمات وخصائص تميزهم عن غيرهم وتشجع في ظهور اتجاه الكفاءة الذاتية المُدركة المرتفعة للديهم، وعلى النقيض ذوي الكفاءة الذاتية المُدركة المنخفضة فهم يتصفون بسمات وخصائص تميزهم عن غيرهم، وتعمل أو تشجع على ظهور اتجاه الكفاءة الذاتية المُدركة المنخفضة للديهم وفيما يلي يحاول الباحث استعراض أهم الخصائص والسلمات التي تميز ذوي الكفاءة الذاتية المُدركة المرتفعة والمنخفضة:

ISSN: 1858-8891

| منخفضي الكفاءة الذاتية المُدركة        | مرتفعي الكفاءة الذاتية المُدركة               | المحور       |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------|--------------|
| يشعرون بأنهم تنقصهم القدرة على ضبط     | لديهم إحساس شخصي بالقدرة على ضبط              | تغيّر البيئة |
| بيئاتهم ويدركون أنفسهم بأنهم عاجزون    | بيئاتهم ويدركون أنفسهم بأنهم قادرون           | المحيطة      |
| عن فعل ما هو مطلوب لتغيير واقع         | على فعل ما هو مطلوب لتغيير واقع               |              |
| البيئة من حولهم                        | البيئة من حولهم                               |              |
| تتدني قيمة الإِنجاز لديهم فهم يرسمون   | ترتفع قيمة الإنجاز لديهم فهم يرسمون           | قيمة         |
| خططاً فاشلة لا توضح الخطوط المؤدية     | خططأ ناجحة توضح الخطوط المؤدية                | الإنجاز      |
| للإِنجاز.                              | للإِنجاز.                                     |              |
| لديهم دافع ضعيفة لتحقيق أهدافهم        | لديهم دافع كبيرة لتحقيق أهدافهم               | دافعية       |
| المُخططة،                              | المُخططة،                                     | الإنجاز      |
| يعتقدون بأنهم تنقصهم القدرة على        | يعتقدون بأن لهم القدرة على التحكم في          | القدرة على   |
| ضبط سلوكياتهم، فهم لا يكادون يبدون     | سلوكياتهم، ويبدون إصراراً كبيراً في تخطي      | التحكم في    |
| إصراراً لتخطي العوائق ويحاولون تجاوزها | العوائق ولديهم مقدرة كبيرة على السيطرة        | السلوك       |
| بطرق غير ناجعة.                        | في مواقف الصراع،                              |              |
| يبدون رغبة ضعيفة في أداء الأنشطة       | يتسمون برغبة قوية في الانغماس في              | القدرة على   |
| المختلفة – وذلك لأنهم يبدلون جهوداً    | الأُنشطة، ولديهم قدرة على بذل مجهود           | التحمل       |
| قليلة في أعمالهم وينتابهم الملل بعد    | كبير ولفترة طويلة فيما يقومون به من           |              |
| قضاء فترة قصيرة في العمل٠              | أعمال.                                        |              |
| يميلون لاختيار المهام الأكثر سهولة،    | يميلون لاختيار المهام الأ <i>ك</i> ثر تحدياً، | مستوى        |
| ويضعون لأنفسهم أهدافاً متواضعة،        | ويضعون لأنفسهم أهدافاً سامية                  | الطموح       |
| ويظهرون شيئاً من عدم المبالاة وقلة     | ويتمسكون بها ويصرون إصراراً كبيراً            |              |
| الاكتراث في سبيل تحقيقها.              | ويجاهدون في سبيل تحقيقها.                     |              |
| تنقصهم القدرة على التفكير التحليلي     | ذوي قدرة عالية في التفكير التحليلي عندما      | التفكير      |
| عندما يواجههم موقف ما، ولا يركزون      | يواجهون المواقف المعقدة– ويركزون              | التحليلي     |
| انتباههم في تحليل المشاكل وبالتالي لا  | انتباههم في تحليل المشاكل والتوصل إلى         |              |

| الإدراك الذاتي وتقدير وثقة وتحقيق ذات إيجابي عن وتقدير وثقة وتحقيق ذات اللهجاء وتتخار وثقة وتحقيق ذات اللهجاء وتتخارات معرفية واعتقادات ذاتية موجبة وتترارات معرفية واعتقادات ذاتية موجبة الذاتي.  المذاتي.  التأملا قدرتهم عالية في البت في الأمور واتخاذ يترددون في اتخاذ القرارات الفورية عندما القرارات الآنية عندما يواجههون المواقف المعقدة والغامضة. القرارات الآنية عندما يواجههون المواقف المعقدة والغامضة. والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والسعادة والبناهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقا والمقاهية، وأميل للمزاح المناج المواجهة، وأميل المزاح المنقبض، وأكثر المواجمة ومصلحون اجتماعية وتادرون على لايهم ميول اجتماعية وتادرون على لايهم ميول اجتماعية وتادرون على المواجهة والذي يرونه من الأساليب الاجتماعي الذي قد يصل إلى دد التصادم المواجهة والذي يرونه من الأساليب المجتمعية المطلوبة. يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة. المختمعية المطلوبة. المختمعية المطلوبة. المختمعية المطلوبة. المختمعية المطلوبة. المختمعية المطلوبة. المختمعية المطلوبة. المؤمراض يتسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض المحتودة في أحداث التغيرات المُجتمعية المطالوبة الأمراض الأمراض الأسلالية المحتودة في إكداث التغيار التكور المحتودة في أحداث التغيار الأسلالية المحتودة في إكداث التغيار الأسلالية المحتودة في إكداث التغيار الأسلالية المحتودة في الأمراض الأسلالية المحتودة المحتودة في الأمراض المحتودة المحتودة المحتودة المحتودة المحتودة المحتودة  |             | T                                        |                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------------------------------------------|-----------------------------------------|
| الذاتي وتقدير وثقة وتدقيق دات إيجابي عن أنفسهم وذلك لأنهم يتمتعون ببناءات انفسهم وذلك لأنهم يتمتعون ببناءات التجاه أنفسهم وذلك لأنهم يتمتعون ببناءات التجاه أنفسهم فعالة في تقوية إدراكهم انفسهم فعالة في تقوية إدراكهم انفسهم فعالة في تقوية إدراكهم الناتي.  الثاني.  الثاني:  القرارات الآنية عندما يواجهون المواقف المعقدة والغامضة. القرارات القرارات الفورية عندما المعقدة والغامضة. المعقدة والغامضة. المعقدة والغامضة. والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والمغانية والثبات الانفعالي والسعادة والمناهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقا والرفاهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقا والرفاهية، وأميل للمزاج المرح وأقل قلقا وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً. وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً. القدرة على بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً. المجتماعي الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم المحامي الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم المعامة المعالة لبلب نتائج إيجابية. المعامية يمكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات المجتمعية المطلوبة. المحمعية المطلوبة. المحموية أكثر تكيفاً مع الأمراض المطلوبة. المطلوبة. المطلوبة. المحمل المراح الأمراض المطلوبة. المطلوبة. المطلوبة. المطلوبة. الأمراض المراح الأمراض المراح الأمراض المحموية المطلوبة. المطلوبة. المصلوبة الأمراض المحموية المطلوبة. المطلوبة. المطلوبة. المطلوبة. المصلوبة الأمراض الأمم المراح الأمراض الأمم المراح الأمراض الأمم المراح الأمراض المحموية الأمراض الأمراض الأمم المراح الأمراض الأمم المراح الأمراض المحموية الأمراض المراح الأمراض المراح الأمراض المراح الأمراض المراح المراح المراح الأمراض المراح الأمراض المراح الأمراض المراحة المراحة المراحة الأمراض المراحة الأمراض المراحة المراحق الأمراض المراحق الأمراض المراحة الأمراض المراحق المرا |             |                                          |                                         |
| أنفسهم وذلك لأنهم يتمتعون ببناءات التناهل وتكرارات معرفية واعتقادات ذاتية موجبة النفسهم وذلك لأنهم يتمتعون ببناءات التجاء أنفسهم فعالة في تقوية إدراكهم النفسهم قالة في تقوية إدراكهم النفسهم فعالة في تقوية إدراكهم النفسهم فعالة في الأمور واتخاذ القرارات الفورية عندما القرارات الآتية عندما يواجهون المواقف المعقدة والغامضة. القرارات الآتية عندما يواجهون المواقف المعقدة والغامضة. المعقدة والغامضة. المعقدة والغامضة. المعقدة والغامضة. والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والمناهية والثبات الانفعالي والسعادة والمناهية وأميل المزاج المرح وأقل قلقا والمناهية، وأميل المزاح المنقبض، وأكثر والمناهية وأميل المزاج المرح وأقل قلقا وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً. وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً. القدرة على بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً. الإجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم المحامي الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم المواجهة والذي يرونه من الأساليب الأختماعي الذي يرونه من الأساليب الفعالة لجلب نتائج إيجابية. المعلوبة يمكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات المجتمعية المطلوبة. المحمه المراحة مع الأمراض المحمهة المطلوبة. المحمون بأيهم أكثر تكيفاً مع الأمراض التسمون بأيهم أكثر تكيفاً مع الأمراض المصون المنام المحمية المطلوبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الإِدراك    | · ·                                      |                                         |
| وتكرارات معرفية واعتقدات داتية موجبة وتكرارات ومعتقدات داتية سالبة تجاه الداتي.  التذاتي.  التذاتي.  التذارات الآنية عندما يواجهون المواقف المعقدة والغامضة.  القرارات الآنية عندما يواجهون المواقف المعقدة والغامضة.  المعقدة والغامضة.  المعقدة والغامضة.  المعقدة والغامضة.  البنغمالي والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والبيئة من حولهم، وأقل إحساسا والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والسعادة والرفاهية وأميل للمزاح المرح وأقل قلقا وتوتراً وضعفا واكتئاباً وخجلاً.  والرفاهية وأميل للمزاح المرح وأقل قلقا وتوتراً وضعفا واكتئاباً وخجلاً.  وتوتراً وضعفا واكتئاباً وخجلاً.  الإجتماعي بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً.  الإجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم المواجهة والذي يرونه من الأساليب المواجهة والذي يرونه من الأساليب المواجهة والذي يرونه من الأساليب المعالة لجلب نتائج إيجبية.  الكماءة يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة.  المجمعية المطلوبة.  المجمعية المطلوبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الذاتي      | 1 "                                      | " "                                     |
| الذاتي.  الداتي.  الداتي.  التقارات الآنية عندما يواجهون المواقف المعقدة والغامضة.  والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والبيئة من حولهم، وأقل إحساسا بالطمأنينة والثبات الانفعالي والسعادة والرفاهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقا والسعادة والرفاهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقا والرفاهية، وأميل للمزاح المرح وأقل قلقا والسعادة والرفاهية والمبا  |             | أنفسهم وذلك لأنهم يتمتعون ببناءات        | أنفسهم، وذلك لأنهم يتمتعون ببناءات      |
| الذاتي. التخاذ القرارات الآنية عندما يواجهون المواقف المعقدة والغامضة. القرارات الآنية عندما يواجهون المواقف المعقدة والغامضة. المعقدة والغامضة. النضج أكثر توافقاً مع أنفسهم ومع المجتمع والبيئة من حولهم، وأقل إحساسا والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا بالطمأنينة والثبات الانفعالي والسعادة والرفاهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقاً والرفاهية، وأميل للمزاح المنقبض، وأكثر وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً. الإهتمام للإمتماعي بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً. الإمتماعي الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم الجتماعي الإقساب من الأساليب الآخرين والذي يرونه من الأساليب الفعالة لجلب نتائج إيجابية. الكمامية يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة. المجمعية المطلوبة. المختمعية المطلوبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             | وتكرارات معرفية واعتقادات ذاتية موجبة    | وتكرارات ومعتقدات ذاتية سالبة تجاه      |
| الثفاذ القرارات الآنية عندما يواجهون المواقف المعقدة والغامضة.  القرارات الآنية عندما يواجهون المواقف المعقدة والغامضة.  النضج أكثر توافقاً مع أنفسهم ومع المجتمع البليغة من حولهم، وأقل إحساساً والبيئة من حولهم، وأكثر إحساساً والبيئة من حولهم، وأكثر إحساساً بالطمأنينة والثبات الانفعالي والسعادة والرفاهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقاً وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً.  الإهتمام لديهم ميول اجتماعية عالية وقادرون على لديهم ميول اجتماعية متدنية وتنقصهم المراح المنقبض، وأكثر المراح وأقل قلقاً وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً.  الإهتماعي بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً.  الإمتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم المواجهة – والذي يرونه من الأساليب المواجهة – والذي يرونه من الأساليب الفعالة لجلب نتائج إيجابية.  المحمية يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة.  المُجتمعية المطلوبة.  المُجتمعية المطلوبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | تجاه أنفسهم فعالة في تقوية إدراكهم       | أنفسهم تؤدي إلى ضعف الإدراك الذاتي      |
| القرارات الآنية عندما يواجهون المواقف المعقدة والغامضة.  المعقدة والغامضة.  النضج أكثر توافقاً مع أنفسهم ومع المجتمع البيئة من حولهم، وأقل إحساسا والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والممانينة والثبات الانفعالي والسعادة والرفاهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقا والرفاهية، وأميل للمزاح المنقبض، وأكثر وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً.  الإهتمام لديهم ميول اجتماعية عالية وقادرون على لديهم ميول اجتماعية متدنية وتنقصهم المجتماعي بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً.  الإجتماعي المهتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم المجتماعي والذي قد يصل إلى حد التصادم المواجة التهرب والانسحاب من الأساليب الأخرين والذي يرونه من الأساليب الفعالة لجلب نتائج إيجابية.  الكفاءة يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون يتشككون في قيمة العمل الجماعي المجتمعية المطلوبة.  المجمعية المطلوبة.  المجمعية المطلوبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | الذاتي.                                  | لديهم.                                  |
| النفع النفع النفهم ومع المجتمع أقل توافقاً مع أنفسهم ومع المجتمع أقل توافقاً مع أنفسهم ومع المجتمع والبيئة من حولهم، وأكثر إحساساً والبيئة والثبات الانفعالي والسعادة والرفاهية وأميل للمزاح المنقبض، وأكثر والرفاهية وأميل للمزاح المنقبض، وأكثر المهم ميول اجتماعية عالية وقادرون على الديهم ميول اجتماعية متدنية وتنقصهم الإجتماعي بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً. المتماعي الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم يصل إلى درجة التهرب والانسحاب من الأجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم المواجهة والذي يرونه من الأساليب المواجهة والذي يرونه من الأساليب المعالة لجلب نتائج إيجابية. الفعالة لجلب نتائج إيجابية. الفعالة الجلب نتائج إيجابية. المعلم الجماعي والتعاون في قيمة العمل الجماعي المطلوبة. المُجتمعية المطلوبة. المُجتمعية المطلوبة. المُختمعية المطلوبة. المُحل يتسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض المحلوبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | اتخاذ       | قدرتهم عالية في البت في الأمور واتخاذ    | يترددون في اتخاذ القرارات الفورية عندما |
| النضج الكنفعالي والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والبيئة من حولهم، وأقل إحساسا والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا والبيئة من حولهم، وأقتل إلى والسعادة والرفاهية وأميل للمزاج المزح وأقل قلقاً والرفاهية، وأميل للمزاح المنقبض، وأكثر وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً.  الإهتمام لديهم ميول اجتماعية عالية وقادرون على لديهم ميول اجتماعية متدنية وتنقصهم الديهم ميول اجتماعية ومنعزلون اجتماعياً.  الإجتماعي بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً.  الإجتماعي الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم يصل إلى درجة التهرب والانسحاب من الأساليب الآخرين والذي يرونه من الأساليب المواجهة والذي يرونه من الأساليب الفعالة لجلب نتائج إيجابية.  الكفاءة يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون يتشككون في قيمة العمل الجماعي المؤجمعية يمكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة.  المُجتمعية المطلوبة، المطلوبة، يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض تحصل الأمراض المراحة التهرم أقل تكيفاً مع الأمراض المراحة التهرم أقل تكيفاً مع الأمراض المراحة التهرم أقل تكيفاً مع الأمراض المراحة التعمل المراحة التعمل المراحة التهرم الأمراض المطلوبة، المطلوبة، المطلوبة، المطلوبة، المطلوبة، المطلوبة، العمل المراح المراح والذي المراض المراح والخوا المراض الأمم المراح والخوا المراح المراح والخوا المراح والخوا المراح والخوا المراح والخوا المراح المراح والمراح والمراح والخوا المراح والمراح وال | القرارات    | القرارات الآنية عندما يواجهون المواقف    | يواجهون المواقف المعقدة والغامضة.       |
| الانفعالي والبيئة من حولهم، وأكثر إحساسا بالطمأنينة والثبات الانفعالي والسعادة والرفاهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقاً والرفاهية، وأميل للمزاج المرح وأقل قلقاً والرفاهية، وأميل للمزاج المرح وأقل قلقاً والرفاهية، وأميل للمزاج المراج المرح وأقل قلقاً وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً.  الإهتمام للايهم ميول اجتماعية عالية وقادرون على للديهم ميول اجتماعية متدنية وتنقصهم المحتماعي بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً.  الإجتماعي الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم يصل إلى درجة التهرب والانسحاب من الأساليب المواجهة والذي يرونه من الأساليب المواجهة والذي يرونه من الأساليب الفعالة لجلب نتائج إيجابية.  الكفاءة يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون في قيمة العمل الجماعي المجمعية يمكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة.  المحمل الأم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             | المعقدة والغامضة٠                        |                                         |
| بالطمأنينة والثبات الانفعالي والسعادة والرفاهية، وأميل للمزاح المنقبض، وأكثر والرفاهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقاً والرفاهية، وأميل للمزاح المنتبض، وأكثر الديهم ميول اجتماعية عالية وقادرون على الديهم ميول اجتماعية متدنية وتنقصهم الاجتماعي بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً.  الإجتماعي يتسمون بأنهم أكثر ميلاً للتفاعل الاجتماعي والذي قد الإجتماعي الاجتماعي الذي قد يصل إلى درجة التهرب والانسحاب من الأساليب القعالة لجلب نتائج إيجابية.  المفالة لجلب نتائج إيجابية.  الكفاءة يمكن أن ينجموا في إحداث التغيرات المختمعية المطلوبة.  المبتمعية المطلوبة.  المطلوبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | النضج       | أكثر توافقاً مع أنفسهم ومع المجتمع       | أقل توافقاً مع أنفسهم ومع المجتمع       |
| والرفاهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقاً والرفاهية، وأميل للمزاح المنقبض، وأكثر وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً.  الإهتمام لديهم ميول اجتماعية عالية وقادرون على الديهم ميول اجتماعية متدنية وتنقصهم بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً.  الإجتماعي يتسمون بأنهم أكثر ميلاً للتفاعل الاجتماعي والذي قد الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم يصل إلى درجة التهرب والانسحاب من الأساليب بالآخرين والذي يرونه من الأساليب الفعالة لجلب نتائج إيجابية.  الكفاءة يومنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون الشعاون في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة.  المُجتمعية المطلوبة.  المُحتمعية المطلوبة.  المؤلمم يتسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الانفعالي   | والبيئة من حولهم، وأكثر إحساساً          | والبيئة من حولهم، وأقل إحساساً          |
| الإهتمام لديهم ميول اجتماعية عالية وقادرون على لديهم ميول اجتماعية متدنية وتنقصهم الديهم ميول اجتماعية عالية وقادرون على الديهم ميول اجتماعية متدنية وتنقصهم الاجتماعي بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً.  الإجتماعي التناعل الإجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم يصل إلى درجة التهرب والانسحاب من الأساليب المواجهة والذي يرونه من الأساليب المواجهة والذي يرونه من الأساليب المواجهة الجابية.  الكفاءة يمكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة.  المجمعية المطلوبة.  المطلوبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             | بالطمأنينة والثبات الانفعالي والسعادة    | بالطمأنينة والثبات الانفعالي والسعادة   |
| الإجتماعي الإجتماعية عالية وقادرون على الديهم ميول اجتماعية متدنية وتنقصهم الاجتماعي الناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً.  الإجتماعي التناعل التناعل التناعل اللاجتماعي والذي قد التصادم الاجتماعي الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم المواجهة – والذي يرونه من الأساليب المواجهة – والذي يرونه من الأساليب الفعالة لجلب نتائج إيجابية.  الكفاءة يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون التعاون في قيمة العمل الجماعي المجتمعية المطلوبة.  الممعية المطلوبة.  المطلوبة.  الميسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             | والرفاهية وأميل للمزاج المرح وأقل قلقاً  | والرفاهية، وأميل للمزاح المنقبض، وأكثر  |
| الأجتماعي بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً، القدرة على بناء علاقات سليمة ومنعزلون اجتماعياً، الجتماعي يتسمون بأنهم أكثر ميلاً للتفاعل أقل ميلاً للتفاعل الاجتماعي والذي قد الاجتماعي الاجتماعي الاجتماعي الاجتماعي الاجتماعي الاجتماعي الاجتماعي الاجتماعي الاجتماعي الاخرين والذي يرونه من الأساليب المواجهة والذي يرونه من الأساليب الفعالة لجلب نتائج إيجابية، الفعالة لجلب نتائج إيجابية، الفعالة لجلب نتائج إيجابية، المطلوبة، والتعلون في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة، المطلوبة، المطلوبة، المطلوبة، يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً٠         | قلقاً وتوتراً وضعفاً واكتئاباً وخجلاً٠  |
| الإبترام يتسمون بأنهم أكثر ميلاً للتفاعل أقل ميلاً للتفاعل الاجتماعي والذي قد الاجتماعي والذي قد الاجتماعي الذي قد يصل إلى درجة التهرب والانسحاب من بلآخرين والذي يرونه من الأساليب المواجهة والذي يرونه من الأساليب الفعالة لجلب نتائج إيجابية.  الكفاءة يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون يتشككون في قيمة العمل الجماعي المجمعية يمكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة.  المُجتمعية المطلوبة.  المطلوبة، يتسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الإهتمام    | لديهم ميول اجتماعية عالية وقادرون على    | لديهم ميول اجتماعية متدنية وتنقصهم      |
| الإبترام الإجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم يصل إلى درجة التهرب والانسحاب من الأجتماعي والذي قد الاجتماعي الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم المواجهة والذي يرونه من الأساليب المعالة لجلب نتائج إيجابية.  الفعالة لجلب نتائج إيجابية. الكفاءة يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون يتشككون في قيمة العمل الجماعي المحمعية يمكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة. المُجتمعية المطلوبة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الاجتماعي   | بناء علاقات سليمة ومصلحون اجتماعياً.     | القدرة على بناء علاقات سليمة ومنعزلون   |
| الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم يصل إلى درجة التهرب والانسحاب من الأساليب المواجهة والذي يرونه من الأساليب المعالة لجلب نتائج إيجابية.  الكفاءة يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون يتشككون في قيمة العمل الجماعي المجمعية يمكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة.  المطلوبة.  تحمل الألم يتسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |                                          | اجتماعياً.                              |
| الفعالة لجلب نتائج إيجابية، يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون يتشككون في قيمة العمل الجماعي الجمعية يمكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات والتعاون في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة، المطلوبة، المطلوبة، يتسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الإلتزام    | يتسمون بأنهم أكثر ميلاً للتفاعل          | أقل ميلاً للتفاعل الاجتماعي والذي قد    |
| الفعالة لجلب نتائج إيجابية، الكفاءة يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون يتشككون في قيمة العمل الجماعي الجمعية يمكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات والتعاون في إحداث التغيرات المُجتمعية المطلوبة، المطلوبة، تحمل الألم يتسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الاجتماعي   | الاجتماعي الذي قد يصل إلى حد التصادم     | يصل إلى درجة التهرب والانسحاب من        |
| الكفاءة يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون يتشككون في قيمة العمل الجماعي الجمعية المكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات والتعاون في إحداث التغيرات المُجتمعية المُطلوبة. المُجتمعية المطلوبة. تحمل الألم يتسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | بالآخرين – والذي يرونه من الأساليب       | المواجهة – والذي يرونه من الأساليب      |
| الكفاءة يؤمنون أنه بالعمل الجماعي والتعاون يتشككون في قيمة العمل الجماعي الجمعية المكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات والتعاون في إحداث التغيرات المُجتمعية المُطلوبة. المُجتمعية المطلوبة. تحمل الألم يتسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | الفعالة لجلب نتائج إيجابية،              | الفعالة لجلب نتائج إيجابية،             |
| المُجتمعية المطلوبة. " المُجتمعية المطلوبة مع الأمراض المُعلم |             |                                          |                                         |
| تحمل الألم يتسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الجمعية     | يمكن أن ينجحوا في إحداث التغيرات         | والتعاون في إحداث التغيرات المُجتمعية   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             | المُجتمعية المطلوبة،                     | المطلوبة •                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | تحمل الأُلم | يتسمون بأنهم أكثر تكيفاً مع الأمراض      | يتسمون بأنهم أقل تكيفاً مع الأمراض      |
| المُزمنة والمُستعصية فهم أكثر قدرة على المُزمنة والمُستعصية– فهم أقل قدرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             | المُزمنة والمُستعصية فهم أكثر قدرة على   | المُزمنة والمُستعصية – فهم أقل قدرة     |
| تحمل الأُلم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             | تحمل الأُلم.                             | على تحمل الأُلم.                        |
| السلوك يتمتعون بقدرة عالية على ترقية الصحة يتسمون بأنهم أقل قدرة على ترقية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | السلوك      | يتمتعون بقدرة عالية على ترقية الصحة      | يتسمون بأنهم أقل قدرة على ترقية         |
| الصحي المختلف الطرق كزيادة تبني السلوكيات الصحة بمختلف الطرق والوسائل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الصحي       | بمختلف الطرق كزيادة تبني السلوكيات       | الصحة بمختلف الطرق والوسائل             |
| الصحية من تمرينات رياضية وتغذية جيدة كالتمرينات الرياضية المنتظمة والتغذية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             | الصحية من تمرينات رياضية وتغذية جيدة     | كالتمرينات الرياضية المنتظمة والتغذية   |
| والانصياع لنقص الوزن والامتناع عن الجيدة والانصياع لنقص الوزن والامتناع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             | والانصياع لنقص الوزن والامتناع عن        | الجيدة والانصياع لنقص الوزن والامتناع   |
| استخدام المواد النفسية – فهم أكثر ملائمة عن استخدام المواد النفسية – فهم أقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             | استخدام المواد النفسية – فهم أكثر ملائمة | عن استخدام المواد النفسية- فهم أقل      |

|             | للسلوكيات والإِجراءات الصحية٠             | ملائمة للسلوكيات والإِجراءات الصحية٠    |
|-------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------|
| التعرض      | يتميزون بأنهم أقل تعرضاً للضغوط           | يتسمون بأنهم أكثر تعرضاً للضغوط         |
| للضغوط      | الصحية والانفعالية والحياتية والمهنية.    | الصحية والانفعالية والحياتية والمهنية٠  |
| التفكير     | يفكرون في أنفسهم بطريقة إيجابية           | يفكرون في أنفسهم بطريقة سلبية           |
| الذاتي      | وينشغلون ويهتمون بنقاط القوة فيهم         | وينشغلون ويهتمون بنقاط ضعفهم أكثر       |
|             | أكثر من نقاط الضعف- ذلك التفكير الذي      | من نقاط القوة فيهم دلك التفكير الذي     |
|             | يبعدهم من الضغوط والتوتر ويقوي            | يولد عندهم الضغوط والتوتر وفقدان        |
|             | ثقتهم في أنفسهم وبالتالي القدرة على       | الثقة بالنفس – وبالتالي عدم المقدرة على |
|             | استخدام قدراتهم المعرفية التي تقودهم      | استخدام قدراتهم المعرفية الذي يقودهم    |
|             | إلى النجاح٠                               | إلى الفشل.                              |
| التفكير     | يتسمون بالمقدرة العالية على رسم ووضع      | يميلون إلى أن يرسموا ويضعوا خططاً       |
| الاستراتيجي | الخطط ودراسات الجدوى الناجحة التي         | ودراسات جدوى مستقبلية فاشلة لا          |
|             | تمكنهم من تحقيق أهدافهم بدرجة عالية       | تمكنهم من تحقيق أهدافهم بدرجة عالية     |
|             | من الكفاءة وذلك لأنهم يتمتعون بمقدرة      | من الكفاءة- وذلك لأنهم ليست لديهم       |
|             | عالية على التنبؤ بوقوع الأحداث وابتكار    | قدرة على التنبؤ بوقوع الأُحداث وابتكار  |
|             | طرق للسيطرة عليها.                        | طرق للسيطرة عليها،                      |
| مركزية      | يتسمون بتوقعات ومعتقدات داتية             | يتسمون بتوقعات ومعتقدات ذاتية           |
| التحكم      | يرجعون من خلالها مصادر السيطرة            | يرجعون من خلالها مصادر السيطرة          |
| المُدركة    | والتحكم في سلوكياتهم وتوابعها إلى         | والتحكم في سلوكياتهم وتوابعها إلى       |
|             | عوامل شخصية متعلقة بدواتهم.               | عوامل خارجية لا علاقة لها بذواتهم.      |
| عزو النجاح  | يميلون إلى عزو النجاح والفشل إلى قدراتهم  | يميلون إلى عزو النجاح والفشل إلى عوامل  |
| والفشل      | ومهاراتهم الذاتية أكثر مما أن يرجعوها إلى | خارجة من نطاق سيطرتهم وتحكمهم أكثر      |
|             | عوامل خارجة من نطاق سيطرتهم               | مما أن يرجعوها إلى قدراتهم ومهاراتهم    |
|             | وتحكمهم.                                  | الذاتية.                                |
| المواجهة    | يقومون بالمهام الصعبة كتحديات يجب         | يتفادون المهام الصعبة لأنها في نظرهم    |
|             | مواجهتها وليس كعقبات يجب تفاديها،         | مصادر خطر، ويتحاشون المواقف المروعة     |
|             | ويستطيعون تخطي المعوقات والأزمات          | لاعتقادهم بأنهم غير قادرين على          |
|             | والمواقف الحرجة والخبرات المنفرة ذات      | السيطرة عليها–لأنهم يروا إلي مشاكلهم    |
|             | الخطورة العالية ويقتحمون المواقف          | بأنها مخيفة ومفزعة على خلاف ما هي-      |
|             | المروعة بضمان أنهم قادرون على السيطرة     | ومن ثم يتراخون ويتجنبون مواجهة هذه      |
|             | اهیلد.                                    | المشكلات.                               |
| الاستعداد   | يجيدون الاختيار المهنى للأعمال التي       | تنقصهم القدرة على الاختيار المهنى       |

والاختيار

يرغبون فيها والتي تناسب قدراتهم، كما للأعمال التي تتناسب مع مقدراتهم

| وميولهم المهنية، وينقص ذلك             | يزيد استعدادهم النفسي والتربوي والعلمي  | المهنيين  |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------|
| استعدادهم النفسي والتربوي والعلمي لها. | لها.                                    |           |
| متشائمين تجاه قدراتهم الشخصية          | متفائلين تجاه قدراتهم الشخصية وحياتهم   | النظر إلى |
| وحياتهم المستقبلية فهم ينقصهم          | المستقبلية فهم يتسمون بالطموح العالي    | المستقبل  |
| 1,                                     | والآمال والأهداف والأحلام العريضة، وذلك |           |
|                                        | لأنهم يرون أنفسهم بأنهم قادرون على      |           |
| القدرة على التأثير في الأشياء التي من  | التأثير على العالم من حولهم٠            |           |
| حولهم.                                 |                                         |           |

المشكلة الرابعة: للتحقق من مشكلة البحث الرابعة التي نصها: [ما هي العمليات المُنشطة للكفاءة الذاتية المُدركة؟] قام الباحث بجمع المعلومات ومعالجتها وفق إجراءات المنهج النوعي غير التفاعلي، وفيما يلي بيان لنتائج هذا الإجراء:

وفقاً لمبدأ الحتمية التبادلية فإن الكفاءة الذاتية المُدركة تتأثر وتؤثر لحد كبير بالسلوك وجوانبه المختلفة – وقد أكدت معظم نتائج البحوث إلى أن هنالك "أربع" عمليات نفسية تؤثر في الكفاءة الذاتية المُدركة، هي: العمليات المعرفية والدافعية والوجدانية وعمليات الاختيار وفيما يلي تناولها بشيء من التفصيل:

العمليات المعرفية: إن أثر الاعتقاد في الكفاءة الذاتية المُدركة تأخذ صور متعددة، وأن معظم السلوك الإنساني الهادف يتم تنظيمه وفقاً لأهداف جرى التخطيط لها مسبقاً، وإن لذلك عدة أوجه أهمها ما يلى:

- أن وضع الأهداف يتأثر بالتقييم الذاتي للقدرات فكلما كان وضع الأهداف أكبر كلما قوي التمسك بها وأن الإحساس بالكفاءة الذاتية المُدركة المرتفعة يمنح صاحبه دفعات إيجابية نحو الإنجاز في العمل، أما التشكك في الكفاءة الذاتية المُدركة وانخفاضها فإنه يقود بلا شك إلى الفشل.
- إن التفكير كواحد من أهم العمليات المعرفية فإن وظيفته الأساسية هي تمكين الأفراد من التكهن بالأحداث وابتكار الأساليب الفعّالة للسيطرة عليها، وهذه المهارات تتطلب المعالجة المعرفية الفعالة للمعلومات التي تشتمل على العديد من أوجه الغموض.

■ في الواقع عندما يواجه الناس مهمة تدبير البيئة الصعبة فإن أولئــك الــذين يعانون في شكوك في معتقداتهم في كفاءتهم الذاتية المُدركة فإنهم يصبحون أكثر إضطراباً في عملية التفكير التحليلي مما ينعكس على طموحاتهم وأدائهم أما أولئك الذين لهم إدراك دائم بكفاءة ذاتية مرتفعــة فــإنهم يصــنعون لأنفســهم أهــدافاً واضحة – ويستخدمون التفكير التحليلي مما ينعكس إيجاباً على أدائهــم وإنجــازهم الأدائي «المهني» :Bandura: 1985: 182-183; Annis: 1988: 60-61; Fuchs

ISSN: 1858-8891

العمليات الدافعية: إن معظم الدوافع الإنسانية تتولد من المعرفة، فالأفراد يدفعون أنفسهم بتوجيه أفعالهم بدرجة من التقبل عن طريق فالأفراد يدفعون أنفسهم بتوجيه أفعالهم بدرجة من التقبل عن طريق استخدام التفكير المُسبق ثم يكونون معتقدات عن ماذا يفعلون ويتوقعون النتائج فيما يختص بأفعالهم، ويضعون الأهداف ويخططون لتحقيقها في المستقبل، هناك "ثلاثة" صور مختلفة للدوافع المعرفية والتي بنيت عليها نظريات مختلفة — فهي دافع العزو والتي بنيت عليها نظرية توقع القيمة نظرية العزو السببي، ودوافع التوقع والتي بنيت عليها نظرية توقع القيمة ودوافع الهدف والتي بنيت عليها نظرية المُدركة يعمل في هذه الأنماط الدافعية الثلاثة؛ وفيما يلى بيان لذلك بشيء من التفصيل:

- تؤثر الكفاءة الذاتية المُدركة على العزو السببي، وذلك لأن الأفراد الذين ينظرون إلى أنفسهم بأنهم فعالين بدرجة عالية فإنهم ينسبون فشلهم إلى نقص المجهود، أما الذين ينظرون لأنفسهم بأنهم غير فعالين فإنهم ينسبون فشلهم إلى ضعف القدرات، وأن العزو السببي يؤثر على الدافعية والأداء والاستجابات الوجدانية.
- أما نظرية القيمة المتوقعة فإن الدافعية فيها يجب تنظيمها من خلال توقعات الكفاءة الداتية المُدركة وذلك لأن السلوك المحدد يجب أن يؤدي إلى نتائج محددة فمن المعروف أن الناس يسلكون حسب مُعتقداتهم عن قدرتهم وحسب مقدراتهم على النتائج المحتملة وأن التكهن بنظرية توقع القيمة يـزداد خلال تضمن أثر الكفاءة الذاتية المُدركة.
- أما الدافعية التي تنبني على وضع الأهداف فإنها تتضمن العملية المعرفيــة فالناس يوجهون سلوكهم ويخلقون الحوافز التي تشجعهم على بذل الجهــود، حتـــى

يحققوا أهدافهم – فإنهم يسعون إلى إرضاء ذواتهم من خلال تحقيق الأهداف القيمة، إن الاعتقاد في الكفاءة الذاتية المُدركة يساهم في الدافعية بعدة طرق منها تحديد الأهداف التي يضعها الناس لأنفسهم ومقدار الجهد المبذول والاستمرارية في مواجهة الصعوبات والتحديات، فبعض الناس عندما تواجههم عقبات فإن الشكوك في مقدراتهم يبدأ مما يجعلهم يستسلمون بسرعة، أما الذين يتمتعون بإيمان واعتقاد قوي في قدراتهم – فإنهم يبذلون جهوداً أكبر في السيطرة على تلك واعتقاد قوي في قدراتهم في إنجاز أي عمل :1992 Bandura & Ozer: 1992: محل :53-54; Annis: 1982: 13-14; Marlott: 1994: 66-67

العمليات الوجدانية: إن اعتقادات الناس حول قدراتهم وكفاءتهم الذاتية المُدركة على التكيف تؤثر على مدى الضغوط والاكتئاب الدي يمرون به في المواقف الصعبة بالإضافة إلى مستوى الدافعية، وإن الكفاءة الذاتية المُدركة للسيطرة على الضغوط تلعب دوراً محورياً في إزالة القلق، وأن المُدركة للسيطرة على الضغوط تلعب دوراً محورياً في إزالة القلق، وأن الأشخاص الذين يعتقدون بأنهم قادرون على التغلب على كل أنواع التهديد فإنهم بعيدون كل البعد عن أنماط إضطراب التفكير، أما أولئك الذين يعتقدون بأنهم لا يستطيعون السيطرة على المهددات المختلفة فأنهم يعانون من ارتفاع في درجة القلق – وذلك لأنهم يركزون في ضغطهم على التكيف وأنهم ينظرون إلى الجوانب المختلفة من البيئة على أنها مليئة بالمخاطر، وأنهم يقومون بتهويل صغائر الأمور ويبالغون في تضخيمها بالمخاطر، وأنهم يقومون بتهويل صغائر الأمور ويبالغون في تضخيمها بها، وأن الكفاءة الذاتية المُدركة المنخفضة بها إثارة القلق – وأن الإحساس بالكفاءة الذاتية المُدركة المنخفضة يؤدى إلى الاكتئاب والقلق بعدة طرق – أهمها ما يلى:

- فأول هذه الطرق إلى الاكتئاب يكون عن طريق عدم الطموح الكافي الذي يعاني منه منخفضي الكفاءة الذاتية المُدركة، أما الأشخاص الذين يتمتعون بكفاءة ذاتيــة مُدركة مرتفعة فإنهم لا يقعون فريسة الاكتئاب.
- أما الطريق الثاني للاكتئاب فيكون عن طريق عدم الإحساس بالكفاءة الاجتماعية فالأشخاص الذين يحكمون على أنفسهم بأنهم فاعلين اجتماعياً فإنهم يبحثون عن توطيد العلاقات الاجتماعية التي تساعدهم على المواقف

الصعبة، وأن عدم الكفاءة الداتية المُدركة الاجتماعية يزيد من التطرق للاكتئاب مــن خلال العزلة الاجتماعية.

ISSN: 1858-8891

كما أن هناك غايات أخرى منشطة للكفاءة الذاتية المُدركة في المجال المعرفي تهتم بأثر الكفاءة الذاتية المُدركة للتكيف على الأُجهزة الحيوية "البيولوجية" والتى تؤثر على الصحة؛ وأهمها ما يلى:

- تعتبر الضغوط عاملاً هاماً تسبب العديد من الإختلالات الجسمية، وإن عدم القدرة على التحكم في الضغوط يعتبر العامل الحاسم في عملية الكفاءة الذاتية المُدركة، وبالتالي فإن التعرض للضغط مع عدم القدرة على التحكم فيها يؤدي إلى اختلال جهاز المناعة "Immune System" واختلال جهاز المناعة بدوره يــؤدي إلى ظهور الإصابة بالالتهابات والاضطرابات الجسمية.
- أن هنالك طرق أخرى تظهر فيها أهمية الكفاءة الذاتية المُدركة في ترقية الصحة وأن أسلوب حياة الفرد والعادات التي يتبعها من الممكن أن تؤثر في كل مرحلة من مراحل النمو لدى الشخص وأن الكفاءة الذاتية المُدركة القوية تؤدي إلى إنتاج أفراد ناجحين قادرين على التخلص من العادات الضارة بالصحة وتبني العادات التي أفراد ناجحين قادرين على التخلص من العادات التي صممت برنامجاً لمنع حدوث تؤدي إلى ترقية الصحة فهناك بعض المجتمعات التي صممت برنامجاً لمنع حدوث الأمراض المزمنة عن طريق تنبيه الناس بالعادات الضارة والخطرة على الصحة. وبالتالي حدت من معدلات الوفيات جراء تلك الأمراض (Bear: 1993: 36-37; Meddux: 1993: 11-13]

عمليات الاختيار: مع أن الناس في تفاعل مستمر مع البيئة بالتالي فإن الاعتقاد في الكفاءة الذاتية المُدركة يمكن أن يشكل الظروف التي يسلكون بها في حياتهم من خلال التأثير على أنواع الأنشطة والبيئات التي يفضلها الناس؛ ولذلك عدة أوجه أهمها ما يلى:

■ إن الأشخاص عادة ما يحبون الأنشطة والمواقف التي يرونها بأنها تفوق مقدراتهم في التكيف، ولكنهم بكل سهولة يختارون الأنشطة ويتخذون المواقف التي يرون بأنهم في إمكانهم السيطرة عليها – وعن طريق عمليات الاختيار يستطيع الناس عرض الكفاءات المختلفة والميول والقنوات الاجتماعية التي تحدد سبل الحياة، وأن أي عامل يؤثر على سلوك الاختيار من الممكن أن يؤثر تأثيراً بالغاً على اتجاه النمو

الشخصي – وذلك لأن المؤثرات الاجتماعية تعمل على اختيار البيئات المناسبة "لاستمرارية الكفاءات المحددة للقيم والميول".

■ إن الاختيار والنمو المهني يعدان مثلان أساسيان لقوة توقعات الكفاءة الذاتيــة المُدركة في التأثير على سبيل الحياة من خلال عملية الاختيار – فكلما ارتفع مستوى الكفاءة الذاتية المُدركة للأشخاص كلما توسعت الخيارات المهنية لهــم، وكلمــا كــان الأشخاص أكثر استعداداً للمهن التي يختارونها – وبالتالي يحققون النجاح فيهــا – وأن المهن المختلفة تعتبر أهم جزء من حياة الناس لأنها المصدر الرئيسي للنمو الشخصي المصدر الرئيسي النمو الشخصي Bandura: 1993: 33-34; O'leary: 1992: 96-98; Mischel: 1995: 19-

المشكلة الخامسة: للتحقق من مشكلة البحث الخامسة التي نصها: [ملهي آخر المشكلة الخامسة: للتحقق من مشكلة البحث المفاهيم التي توج بها "بندورا" نظريته في الكفاءة الذاتية المُدركة؟] قام الباحث بجمع المعلومات ومعالجتها وفق إجراءات المنهج النوعي غير التفاعلي، وفيما يلي بيان لنتائج هذا الإجراء:

لقد توج "بندورا" نظريته في الكفاءة الداتية المُدركة بتأملاته المثيرة عن الكفاءة الجمعية المُدركة (Perceived collective efficacy) والتي تعتبر امتداداً طبيعياً لمفهومه عن الكفاءة الذاتية المُدركة للجماعات والمنظمات والتي يرى من خلالها إن العديد من التحديات في هذه الحياة تكون في صور جماعية حيث لا يستطيع الأفراد السيطرة عليها مثل انتشار التكنولوجيا العالمية، والتغيير الاجتماعي السريع، ومكافحة الأوبئة، والفروق بين جماعات السلطة والنفوذ التي لا يمكن التوفيق بينها، والأحداث التي تجرى في أجزاء أخرى من العالم وقد يكون لها تأثير على من يعيشون في مناطق بعيدة منها مما يتطلب مجهوداً جماعياً لإحداث تغير ععلى الناس بالكفاءة الجمعية المُدركة التي ترى أنه من الممكن حل المشكلات التي تواجه الناس، وتحسين المستوى المعيشي من خالل المجهود المشترك التي تواجه الناس، وتحسين المستوى المعيشي من خالل المجهود المشترك

ووفقاً لتصورات بندورا "Bandura" تشير الكفاءة الجمعية المُدركة إلى قدرة النظام الاجتماعي ككل على الأداء، ومن خلال ذلك أورد إليها التعريفات الآتية:

■ عرفها (Bandura: 1986) بأنها: الاعتقاد المشترك لدى الجماعة في قـدراتها المتلاحمة لتحقيق أهدافها وإنجاز أوجه النشاط المرغوبة.

ISSN: 1858-8891

- وكما عرفها(Bandura: 1997) بأنها: اعتقاد أفراد المجتمع بأن لديهم المقدرة على الاستفادة من الكفاءات والموارد الداخلية لمجتمعهم لإدارة المتطلبات المُجتمعية والتغيرات التي يرغبونها واستعادة التوازن وقت الأزمات والتعافي من آثارها السلبية والحفاظ على السلامة النفسية للمجتمع.
- وكما عاد في (Bandura: 2000) وعرفها بأنها: الاعتقاد في إمكانية تشغيل الخصائص الجماعية والقدرة على فرض الشعور بالتماسك المجتمعي وتخفيف الآثار السلبية وتعظيم احتمالات التعافي والنمو في مواجهة التأثيرات الناجمة عن المخاطر الاجتماعية.
- وأخيراً عرفها (Bandura: 2010) بأنها: الاعتقاد في القدرات الجماعية والشعور بالانتماء والارتباط بين الأشخاص والأماكن وتفعيل الشبكة الاجتماعية من خلال الشراكة الاجتماعية والتنشيط الاجتماعي في تحقيق الأهداف المطلوبة ومواجهة الصعوبات التي تحول دون تحقيقها :Reivich : 2010: 657|1986 -17; Bandura .

وكما يشير بندورا ''Bandura'' بأن الإِحساس العالي بالكفاءة الجمعية المُدركة لدى الأفراد يحقق للمجتمع الآتى:

- الاعتقاد بأن العمل الجماعي الفعال من الممكن أن يؤدي إلى حل المشكلات
   الاجتماعية.
- ر. يُعد مؤشراً لأداء الجماعة فهو يحدد الأهداف والجهد الجماعي والمثابرة وخصوصاً عندما تظهر العقبات التى تحول دون تحقيق الأهداف المجتمعية.
- 3- يؤثر على الطريقة التي تعمل بها الجماعة وعلى المجهود الذي يبذله أفرادها
   ويحدد احتمالات نجاحهم في أداء ما يقومون به من عمل.
- 4. يوفر آلية لمواجهة المشكلات المُجتمعية وزيادة مقاومتها والصمود في وجهها ودرجة تحملهم عند حدوث الفشل.
  - وقوي الإستبصار لدى أفراد المجتمع بدرجة تماسك وتجزؤ المجتمع.
- وقد المجتمع في الاستجابة للمخاطر الجمعية التي تواجه المجتمع ككل٠

ريد من فرض الحصول على استخدام الشبكة الاجتماعية من خــلال التنشـيط
 الاجتماعي وتفعيل الشراكة الاجتماعية٠

غير إن البحوث في هذا الجانب لا تـزال تحتـاج إلـى المزيـد مـن التقصـي نظـراً للحداثـة (Reivich: 2010: . [Reivich: 2010] . [75-671; Yates: 1999: 11]

ملخص النتائج: Result Summary: تتمثل أهم نتائج البحث الحالى في الآتي:

1- قدم "بندورا" نظريته في الكفاءة الذاتية المُدركة من خلال إحداث التوازن بين مكونين أساسيين في صياغة النظرية هما التأمل الإبداعي والملاحظة الدقيقة حيث ألف من خلالهما بين مبدأي الحتمية المتبادلة والحتمية العقلية ليستنتج من خلال ذلك إن البشر يستطيعون أن يحققوا ما يرغبون فيه في المواقف البيئية من حولهم وإن إمكانية تحكمهم في سلوكهم غير محدودة على الإطلاق.

2 - تتمثل مصادر الكفاءة الذاتية المُدركة في الإِنجازات الأُدائيـة والخبـرات البديلـة والإقتناع اللفظي والاستثارة الانفعالية.

3- يتمتع مرتفعو الكفاءة الذاتية المُدركة بسـمات وخصـائص إيجابيـة تـأهلهم لتحقيق الصحة النفسية والإنتاجية العالية بينما يتسم منحفضو الكفـاءة الذاتيـة المدركة بخصائص سلبية تهيئهم للإصابة بالاضطرابات النفسية وضـعف الارتبـاط بالواقع .

4 تتمثل العمليات المنشطة للكفاءة للفعالية الذاتيـة المُدركـة في العمليـات المعرفية والدافعية والوجدانية وعمليات الاختيار.

5- توج "بندورا" نظريته في الكفاءة الذاتية المُدركة بتأملاته المثيرة عن الكفاءة الجمعية المُدركة.

#### التوصيات:

بناءً على نتائج البحث الحالي يوصي الباحث المختصين بالتوصيات النوعية الآتية:

1 بناء على نتيجة التساؤل الأول، والتي تشير إلى: [بناء نظرية الكفاءة الذاتية المُدركة المُدركة] يوصي الباحث الباحثين النفسيين بتبني الكفاءة الذاتية المُدركة باستخدامها خلفية نظرية لإجراء البحوث العلمية في السلوك الإنساني بصورة عامة والسلوك الصحي على وجه الخصوص.

2 – بناء على نتيجة التساؤل الثاني، والتي تشير إلى: [مصادر الكفاءة الذاتية المُدركة] يوصي الباحث المعالجين النفسيين بتصميم برامج علاجية لتنمية الكفاءة الذاتيــة المُدركة من خلال مصادرها لمُحتاجيها من كافة شرائح المجتمع.

ISSN: 1858-8891

3 - بناء على نتيجة التساؤل الثالث، والتي تشير إلى: [سمات وخصائص مرتفعي ومنخفضي الكفاءة الداتية المُدركة] يوصي الباحث أخصائيو علم الشخصية بتصميم مقياس لقياس الكفاءة الذاتية المُدركة في الحياة العامــة أو فــي مواقــف نوعيــة منتقاة.

4 - بناء على نتيجة التساؤل الرابع، والتي تشير إلى: [العمليات المنشطة الكفاءة الذاتية المُدركة] يوصي الباحث المرشدون النفسيين بتصميم برامج إرشادية لتنشيط الكفاءة الذاتية المُدركة بصورة عامة ومحتاجي الخدمات الإرشادية من المُشكلين والمُشغولين سلوكياً على وجه الخصوص.

5- بناء على نتيجة التساؤل الخامس التي تشير إلى: [تتويج نظرية الكفاءة الذاتية المُدركة بمفهوم الكفاءة الجمعية المُدركة] يوصي الباحث أخصائيو علم الشخصية بتصميم مقياس لقياس الكفاءة الجمعية المُدركة لمواجهة التحديات المجتمعية التي تواجه المجتمع المحلي.

#### المقترحات:

إِثْراء لمجال البحث الحالي يقترح الباحث البحوث المستقبلية الآتية:

- 1- تقصي تطبيقات نظرية الكفاءة الذاتية المُدركة في السلوك الصحي٠
- 2- بناء مقاييس لقياس الكفاءة الذاتية المُدركة العامة والمُدركة للسلوك الصحى٠
- 3- أثر برنامج إرشادي لتنشيط الكفاءة الذاتية المُدركة لدى غير المُلتزمين بالسلوك الصحى.

## قائمة المراجع:

# المراجع الأولية:

- 1. Bendura. A. (1977) Self-efficacy: Toward Unifying Theory of Behavioral Change. Psychological Review. New York. First edition.
- 2. Bendura. (1981) Social Foundation of Thought and Action: Englewood: New York: First Edition

3. Bandura A. et al. (1982) Micro-analysis of Action and Feararousal Asafunction of Differential Levels of Perceived Self-efficacy Journal of Personality and Social Psychology Vol. (4) No. (53).

ISSN: 1858-8891

- 4. Bandura (1985) Catecholamine Secretion as Atuntion of Perceived Coping Self-efficacy Journal of Consulting and Clinical Psychology Vol. (5) No. (53).
- 5. Bendura. (1986) Social Foundation of Thought and Action: Social Cognitive Theory, Englewood, New York, Second Edition.
- 6. Bandura (1988) Perceived Self-efficacy in Coping with Cognitive Stressors and Opioid Activation Journal of Personality and Social Psychology. Vol. (3) No. (55).
- 7. Bendura. et. al (1989) Self-efficacy Mechanism in Psychological Activation and Health Promoting Raven New York Second edition.
- 8. Bendura. (1990) Impact of Perceived Self-efficacy in Coping with Stress: Hemisphere: Washington: Second edition.
- 9. Bendura. (1991) **Self-efficacy Conception of Anxiety** Harwood, New York, First edition.
- 10.Bendura. (1992) Self-efficacy Mechanism in Physiological Functioning and Thought Control of Action. Hemisphere: Washington: Third edition.
- 11.Bandura A. & Ozer E. (1992) Mechanism Governing Empowerment effects: Self-efficacy analysis University of Chicago Press Chicago First edition.
- 12.Bendura. (1993) **Self-efficacy in Changing Societies** Guilford New York Fifth edition.

13.Bendura. (1994) **Self-efficacy: The Exercises Control**Norton, New York, First edition.

ISSN: 1858-8891

- 14.Bendura. (1997) **Self-efficacy: The Exercises Control**Norton New York second edition.
- 15.Bendura. (2000) **Self-efficacy: inching societies** Academic Press New York second edition.

# المراجع الثانوية:

- 1. Annis: H. M. & Davis: C. S. (1988) Assessment of Expectancies and Addition Behavior: Guilford: New York: First edition.
- 2. Annis, H. M. (1982) **Inventory of Drinking Situations**, Canada, First edition.
- 3. Baer, J. S. (1993) Etiology and Secondary Prevention of Alcohol Problems with Young Adult, Sage, New Bury Park, Second edition.
- 4. Cantor. N. (1981) A Cognitive Social Approach to Personality. Erlbaum. Hillsdle. Second edition.
- 5. Curry, S. & Marlott, G. A. (1987) Building Self-efficacy and Self-control: Treatment and Prevention of Alcohol Problems, Academic Press, New York, First edition.
- 6. Ewart C. K. (1992) Self-efficacy: Thought Control of Action Hemisphere Washington Second edition.
- 7. **Festinger**, L. et. al (1995) Analysis of Qualitative Material in Behavioral Science, Dryden, New York, Fifth Edition.
- 8. Fuchs, R. et. al (1994) Self-efficacy Toward Physical Exercise: Reliability and Validity of a New Instrument, Journal of Sport and Exercise Psychology, Vol. (4), No. (13).

- 9. **Gitertini** M. et. al. (1985) Self-efficacy and the Stages of Self-change of Smoking Journal of Cognitive Therapy and Research Vol. (1) No. (9).
- 10.Leibert & Spiegler M. (1993) Personality: Brooks Cale Publishing Company. California. Seven edition.
- 11. Marlott, G. A. et al (1994) Self-efficacy and Addictive Behavior, Johann Jacobs Foundation, Germany, Third edition.
- 12.Meddux. J. E. (1993) Self-efficacy: Adaptation and Adjustment, New York, First edition.
- 13. Mischel (1982) A Cognitive- Social Learning Approach, Guiford Press, New York, First edition.
- 14.Mischel (1993) A Cognitive- Social Learning Approach to Assessment Guiford Press New York Third edition.
- 15.Mischel. W. (1995) Towa Cognitive Social Learning recon Capitalization of Personality Psychological Review New York Second edition.
- 16.O'leary A. (1992) Self-efficacy and Health: Behavioral and Stress Psychological Mediation <u>Journal of Cognitive</u> Thereby and Research Vol. (2) No. (16).
- 17. Rammel J. (1994) An Introduction to Social Cognitive Approach Harper and Row Publishers New York Forth Edition.
- 18. Rossi J. S. (1990) Replace Situations and self-efficacy Basic Book New York First edition.
- 19. Schwarzer, R. (1992) Self-efficacy in Adoption Maintenance of Health Behaviors, Hemisphere, Washington, Fourth edition.
- 20. Shunk D. H. (1989) **Self-efficacy and Cognitive Skill**Standard University Press Stanford Calife Third edition.

- 21. **Taal** E. et. al. (1990) Rish-appraisal Outcomeand Self efficacy Expectancies: Cognitive Factors in Preventive Behavior Related to Cancer Journal of Psychology and Health Vol. (1) No. (4).
- 22. Wood R. E. & Bandura A. (1989) Social Cognitive Theory of Organizational Management. Holt Rinehart. New York. First edition.
- 23. Tayes. Et al(1999) The Help Seeking Process for distress after disaster. Norton. New York. second edition.
- 24.Reivich K. (2010) Self-efficacy: Helping children believe they can succeed National Association of School psychologist Vol. (39) No. (3).

# المركز الوطني للمناهج بدولة تشاد – النشأة والتطور والرؤية المستقبلية

## د، مجدي محمد مانيس أبي د، أبو بكر علــــي كــــوري

ISSN: 1858-8891

### مستخلص البحث

تهدف الدراسة إلى معرفة نشأة وتطور المركز الوطني للمناهج بدولة تشاد والرؤية المستقبلية، حيث اتبع الباحثان المنهج الوصفي والتاريخي في إجراء هذه الدراسة، قام الباحث الثاني بزيارة إلى دولة تشاد بتاريخ ٣٠ أكتوبر ٢٠٢١م وتمت كتابة هذه الورقة المشتركة مع مدير المركز الوطني للمناهج، حيث تم استقاء المعلومات الأساسية لهذه الدراسة من المكتبة الخاصة بالمركز الوطني للمناهج بدولة تشاد الغنية بالمادة العلمية التي تتعلق بهذه الدراسة، وقد قام الباحثان أيضاً بإجراء بعض المقابلات مع القائمين على أمر هذا المركز، فاظهرت الدراسة النتائج التالية:

نشأ المركز الوطني للمناهج نتيجــة لحاجــة الدولــة الماســة فــي تطــوير منــاهج التعليم بالبلاد،

تطور المركز الوطني للمناهج نتيجـة لجهـود وطنيـة وإقليميـة ودوليـة بــدلت لترقية نظام التعليم في دولة تشاد.

أقـــام المركـــز الـــوطني للمنـــاهج علاقـــات وديـــة مـــع المراكـــز القوميـــة لإعـــداد المناهج في المحيط الإقليمي والدولي ممـــا أســهم فـــي تطـــوير النظـــام التعليمـــي بالبلاد.

عمل المركز الوطني للمناهج على رفع كفاءة كوادره العاملة وزيادة خبرتهم من خلال تأهليهم مهنياً وأكاديمياً في الداخل والخارج،

وضع المركز الوطني للمناهج رؤية مستقبلية قائمة على أساس الفكر والدراسة وقراءة الواقع.

#### المقدمة:

تعد مراكز إعداد المناهج القومية لجميع الدول مؤسسات استراتيجية تعمل على التخطيط والإعداد الجيد للمناهج المتعلقة بالنظام التعليمي في البلاد، وغالباً ما يتم ذلك من خلال التنسيق مع المؤسسات العاملة في مجال التربية الوطنية كالمنظمات والجهات التشريعية والدواوين الحكومية التي لها شأن في بناء الإنسان

الصالح الذي يعرف حقوقه وواجباته ويقدر المسئولية ويعمل من اجل رفعة بلده، ولا شك أن هنالك عوامل كثيرة متداخلة ومتشابكة تدخل في إطار صياغة المناهج القومية وتترك كل واحدة منها بصماتها بشكل واضح على النتائج التي تفضي إيها العملية التعليمية.

ISSN: 1858-8891

نشأت فكرة تأسيس المراكز لوضع المناهج القومية منذ وقت بعيد ولكنها زادت من أهميتها في الوقت الحاضر نتيجة للصراعات الثقافية المعاصرة وامتداد الغزو التكنولوجي لتغطية مساحات جغرافية خارج قارتي أوروبا وأمريكا، فهذا الصراع الثقافي والغزو الفكري الذي اخذ يمتد رأسياً وافقياً نحو بلدان العالم الثالث جعل الكثير من الدول في حالة يقظة تامة للتصدي لهذه الأفكار والثقافات الدخيلة من خلال التحكم على السلوك أفرادها عبر المناهج القومية التي يتم تخطيطها من هذه المراكز، وبطبيعة الحال لن تستطيع هذه المراكز مواجهة تلك التيارات دون العمل على التطوير المستمر للمقررات والمناهج (سليم وآخرون، ٢٠٠٦، ٢١٤).

فإذا كانت هذه المراكز مهمة للقيام بواجبها الأساسي في إعداد المناهج وتجريبها وتطبيقها، فإنها أيضاً مهمة من حيث قيامها ببناء الشخصية القومية استناداً على القوى المؤثرة والأيدلوجية القائمة، وقد تأتي الحساسية هذه المراكز من هذا الجانب المتعلق بالأيدولوجية السائدة، ولعل من المفيد أن نذكر أن جميع الدول على الدرجة الواحدة من الاهتمام بهذه المراكز إلا أنها تختلف من درجة السيطرة والتحكم عليها، فالدول المتقدمة التى لها اتجاهات واضحة نحو الحياة قد لا تواجه الصعوبة فيما يتعلق بالعمل الذي تقوم به هذه المراكز نظراً لأُنها قائمة على قوانين وتشريعات ثابتة لا تتغير حتى ولو تغيرت الحكومات، ولكن الصعوبة الكبرى تكمن في الدول النامية التي ليست لديها قوانين وتشريعات ثابتة تشرف على الأنظمة التعليمية٠ وعلى الرغم من التحديات الكبيرة التي تبدو معقدة بدرجة كبيرة في الدول النامية إلا أن أغلب مراكزها الوطنية للمناهج قد تمكنت من الإيفاء بالتزامتها نحو إعداد المناهج والمقررات الدراسية وتوزيعها على نحو أفضل مما كان متوقعاً، فالمركز الوطنى للمناهج بدولة تشاد شأنه شأن المركز القومي للمناهج والبحث التربوي في السودان والمراكز الوطنية الأُخرى التي أسهمت بشكل كبير على إعداد وصياغة المناهج والمقررات الدراسية استناداً على الأيديولوجية الوطنية لدولة تشاد، بالإضافة إلى مساهمته بتطويع المناهج والمقررات التعليمية بتاريخ وجغرافية

دولة تشاد فأفضى نوعاً خاصاً من المذاق للمنهج التشادي الذي يدرس الآن في المدارس الابتدائية والإعدادية والثانوية في البلاد .

ISSN: 1858-8891

مما لا شك فيه أن هذا المنهج الموحد الذي وضع لجميع أبناء الوطن سوف يكون له دوراً رائداً في تشكيل الشخصية القومية التشادية التي تعمل من أجل تحقيق غايات الوطن الكبرى ورفعه إلى مراصف الدول المتقدمة في وقت قريب، فبإزالة التشوهات الموجودة في المناهج القديمة وتعليق العمل بتعدد وتنوع المناهج والمقررات الدراسية لدى تلاميذ مراحل التعليم العام يمكن القول أن المركز الوطني للمناهج استطاع أن ينقل دولة تشاد من مرحلة فيها جمود إلى مرحلة فيها التقدم والازدهار ويرجع ذلك في الغالب إلى السياسات الجديدة التي وضعتها الإدارة العامة للمركز بغرض الانطلاقة بالدولة نحو آفاق أنظمة تعليمة نوعية.

عمل الباحثان على دراسة المركز الوطني للمناهج بدولة تشاد من حيث التأسيس والتطور والرؤية المستقبلية، لأن هذا المركز قد برز مؤخراً كمؤسسة إنتاجية كبيرة ساعدت على توفير مدخلات نوعية عديدة لنظام التعليم ما أدى إلى تهيئة المناخ العام لتعميم التعليم العام في البلاد، ولا شك أن لهذا النشاط الدوؤب الذي أظهره المركز الوطني للمناهج على الصعيدين المحلي والإقليمي له أثر كبير في لفت أنظار الباحثين للكتابة عنه من حيث النشأة والتطور ورؤيته المستقبلية، لأن كما يعتقد كثيرون فأن دراسة واقع الاشياء تساعد التعرف عليها. وعليه فأن السؤال الرئيس للبحث يتوقف في الآتي: كيف نشأ وتطور المركز الوطني للمناهج بدولة تشاد وما هي رؤيته المستقبلية؟ ويتفرع السؤال إلى الأسئلة التالية:

السؤال الاول :

كيف نشأ المركز الوطني للمناهج بدولة تشاد؟٠

السؤال الثاني :

كيف تطور المركز الوطني للمناهج بدولة تشاد؟

السؤال الثالث :

ما الرؤى المستقبلية للمركز الوطني للمناهج بدولة تشاد؟

**أهداف الدراسة :** تهدف الدراسة إلى معرفة الآتي:

1– نشأة المركز الوطني للمناهج بدولة تشاد ٠

2 – تطور المركز الوطني للمناهج بدولة تشاد ،

3 – الرؤى المستقبلية للمركز الوطنى للمناهج بدولة تشاد.

#### حدود الدراسة :

## استناداً على ما سبق تتحدد حدود الدراسة على النحو التالي:

- 1- حد الموضوع: تقتصر الدراسة على نشأة وتطور المركز الوطني للمناهج بدولة تشاد والرؤى المستقبلية له.
  - 2- الحد الزمني: تقتصر الدراسة في خلال الفترة من ٢٠٠٢ ٢٠٠٢م،
    - 3 الحد المكانى: دولة تشاد،

### 4 - اجراءات الدراسة:

لإِجراء هذه الدراسة تم اتباع المنهج الوصفي التحليلي الذي يعمل على وصف الظواهر التربوية لاستدلال بها وكذلك الاعتماد على التقارير والبيانات الصادرة من المركز الوطني للمناهج بدولة تشاد والإِحصائيات الخاصة بالإِنجازات وإجراء مقابلات شخصية مع بعض القيادات التربوية التي تتولى أمر المركز الوطني للمناهج،

## المركز الوطني للمناهج التاسيس:

نتيجة لتوصيات الجلسة التي عقدها البرلمان الوطني التشادي في ٢٣ نوفمبر ٢٠٠٢م وتمت فيها مناقشة إنشاء مركز تربوي فني يعنى بإعداد المناهج والمقررات الدراسية لتلاميذ مراحل التعليم العام، قام المركز الوطني للمناهج بموجب القرار الرئاسي الصادر بتاريخ ١٣ ديسمبر ٢٠٠٢م، وهو القرار الذي اشتمل على العديد من المواد التفصلية منها: ديوا قولوم (١٠:٢٠٢١).

المادة الاولى: تم إنشاء المركز الوطني للمناهج المعروف اختصاراً بــ ( $\mathsf{CNC}$ ) -

المادة الثانية: المركز الوطني للمناهج مؤسسة عامة ذات طابع إداري وعلمي وثقافي، وذات شخصية اعتبارية ومستقلة مالياً وإدارياً.

المادة الثالثة: المركز الوطني للمناهج يعمل ضمن اشراف وزارة التربية الوطنية وترقية المواطنة، البرنامج المعدل للتعليم الابتدائي، (انجمينا (١٠:٢٠٠٤)

### المادة الرابعة : مهام المركز الوطنى للمناهج:

المركز الوطني للمناهج مكلف بمهام التالية وهي الاهداف التي يرمي اليها.

- إعداد ووضع مناهج جديدة وتجريبها في المدارس٠
- صياغة مراشد التوجيه التربوي واستخدام الكتب المدرسية.

تصور وكتابة مقررات دراسية جديدة بالعربية والفرنسية مع المراشد التربوية
 الخاصة بهم.

ISSN: 1858-8891

- إعداد خطط التأهيل الأساسي والتدريب المستمر للمعلمين ٠
  - إعداد وسائل التدريب وتجريبها.

### المادة الخامسة: الموارد المالية للمركز الوطنى للمناهج:

- الدعم المالى السنوى من قبل الدولة.
- دعم البنك الدولي من خلال برنامج دعم اصلاح التعليم العام في دولة تشاد.
- مساهمات الشركاء في التربية مثل البنك الإسلامي للتنمية، اليونسكو، البنك الإفريقي للتنمية، سفارة الولايات المتحدة الامريكية، الوكالة الفرنسية للتنمية، منظمة يسوع لخدمات اللاجئين، المنطمة الدولية للرؤية العالمية ومنظمة التعاون الريفي في إفريقيا وأمريكا اللاتينية "ACRA" وغيرها من المنظمات،
- عائدات الاستثمار في المركز الوطني للمناهج "النشر، الطباعة، تقديم الخدمات المختلفة".
  - التركات والهبات الموصى به للمركز؟

### الهيكل الإداري للمركز الوطني للمناهج:

يتكون الهيكل الإداري للمركز الوطني للمناهج من الآتي:

- المجلس الاستشاري٠
  - الإدارة العامة.
  - الإدارات الفنية.
- الهيئة الاستشارية،

## أُولاً : المجلس الاستشارى :

يتكون المجلس الاستشاري للمركز من خمسة عشر عضواً يترأسهم وزير التربية الوطنية، ويعقد المجلس جلسة واحدة فقط في السنة وذلك بغرض مناقشة واعتماد خطة العمل السنوية للمركز، إضافة إلى ذلك يقوم المجلس بالنظر إلى برامج العمل وتحديد رواتب الموظفين والحوافز الخاصة بالعمال، كما يقوم المجلس أيضاً بدور اعتماد الميزانية السنوية التي تحقق للمركز أهدافه، وكذلك يقوم بدراسة المشاريع والاتفاقيات التي تحكم المركز مع الشركاء الوطنيين والأجانب، ديوا غولوم (١٣:٢٠٢١).

الإدارة العامة:

تعمل تحت إشراف وتوجيهات المدير العام، وتعنى بسير العمل وتنفيذ كل ما تم التصديق عليه من قبل المجلس الاستشاري، وتندرج تحتها إدارات متخصصة تعمل كل منها في إحدى المجالات العلمية المتخصصة، ويقوم المدير العام للمركز بإدارة اجتماعات الإدارة العامة وهو الممثل الرسمي للمركز لدى الدوائر الحكومية والإقليمية والدولية وكما يقوم أيضاً بتقديم التقرير السنوي للجهات العليا المتمثلة في المجلس الاستشاري حول سير العمل في المركز في جلسته العادية السنوية، وتتكون الإدارة العامة للمركز من أربعة إدارات فنية كل إدارة تعمل حسب اختصاصها وهي على النحو التالي:

ISSN: 1858-8891

## أُولاً : إدارة المناهج والدعم التربوي:

ومن مهام هذه الإدارة تقديم مقترحات مناهج التعليم الأساسي والتعليم الثانوي العام والفني، كما تقدم مقترحات لمناهج خاصة وتعمل أيضاً على تعديل المناهج لتواكب التغيرات المستجدة، وتضم ثمانية أقسام واثنتي عشر شعبة على النحو التالى:

- 1- قسم التعليم الأساس.
- 2 قسم التعليم الثانوي.
- 3- قسم التعليم الثانوي العلمي،
  - 4 قسم الرياضيات بالعربية،
    - 5 قسم الطفولة،
    - 6- قسم العلوم الإنسانية،
- 7– قسم المناهج الخاصة والقضايا الشاملة
  - 8 قسم الرياضيات بالفرنسية،

اما الشعب وهي على النحو التالي:

- 1- شعبة التعليم الأُساسي٠
  - 2 شعبة اللغة العربية،
- 3- شعبة اللغة الإنجليزية،
  - 4 شعبة التاريخ،
  - 5- شعبة الجغرافيا،

- 6- شعبة الرياضيات بالعربية.
- 7 شعبة الرياضيات بالفرنسية،
- 8 شعبة الفيزياء والكيمياء بالعربية.
- 9 شعبة الفيزياء والكيمياء بالفرنسية،
  - 10- شعبة الجيولوجية،
  - 11-شعبة علوم الحياة والأرض،
    - 12- شعبة المحو الأمية.

## ثانياً : إدارة التأهيل والتقويم والبحوث:

ويتمثل مهام هذه الإدارة في تقديم مقترحات برنامج التدريب الأساسي والتدريب المستمر للمعلمين وبرامج الاعداد التربوي، بالإضافة إلى ذلك أنها تعمل على تقديم اليات لتقويم التحصيل الدراسي للتلاميذ والأعمال التقويمية للمعلمين، ومن المهمات التي تقوم بها هذه الإدارة توجيه البحوث والدراسات في مجال الإبداع التربوي والتكنولوجيا الجديدة والإدارة المدرسية والجماعات ذات الأوضاع الخاصة في المحيط الاجتماعي والمدرسي، وتضم سبعة أقسام وخمسة شعب على النحو التالي:

- 1- قسم التدريب الأساسي،
- 2 قسم التدريب المستمر،
- 3- قسم الثنائية العلمية،
  - 4 قسم اللغة العربية،
    - 5- قسم التقويم،
- 6- قسم الثنائية الأُدبية،
  - 7- قسم البحوث،

أما الشعب التي تتبع لهذه الإدارة وهي على النحو التالي:

- 1- شعبة العلوم الإنسانية بالعربية،
- 2 شعبة العلوم الإنسانية بالفرنسية،
  - 3- شعبة التدريب الأُساسي٠
  - 4- شعبة التجربة بالعربية،
  - 5- شعبة التجربة بالفرنسية،

## ثالثاً : إدارة الكتاب والطباعة والنشر :

وتقوم هذه الإدارة بدور إعداد الكتب المدرسية الجديدة وتخطيط وتقويم تكلفة اقتناء الكتب المدرسية والمراشد التربوية بمختلف أنواعها ومقاساتها، طباعة ونشر ومتابعة الكتاب المدرسي، نشر البحوث والدوريات والوثائق والمجلات العلمية وتشمل الأقسام التالية:

ISSN: 1858-8891

- 1- قسم التخطيط والتقييم المالي٠
- 2 قسم السكرتارية والوثائق والمحفوظات،
  - 3 قسم الصور والرسوم،
- 4 قسم ادريب لجان التصميم باللغة العربية،
  - 5 قسم النشر بالحاسب الآلي،
    - 6- قسم الطباعة،
  - 7 قسم الترجمة والتصحيح،
    - 8 قسم إدارة المكتبات،

أما الشعب التي تتبع لهذه الإدارة فهي أربعة:

- 1- شعبة الترجمة،
- 2- شعبة التصحيح،
- 3- شعبة الإنترنت،

## رابعاً : إدارة الموارد المالية والبشرية والمعدات:

وتشمل الأُقسام التالية: مرسوم رئاسي رقم "١٦٦٣" للعام ٢٠١٨م٠

- 1- قسم إدارة المعدات،
- 2 قسم المجلة التشادية للعلوم التربوية،
  - 3- قسم المكتبة،
  - 4- قسم الحاسب الآلي.
  - 5 قسم الشؤون الخارجية،
  - 6 قسم الأُعمال العامة والموارد البشرية،
    - 7 قسم الموارد المالية،

أما الشعب التي تتبع لهذه الإدارة فهي أربعة:

1- شعبة الأعمال العامة والموارد البشرية.

- 2- شعبة الموارد المالية٠
  - 3- شعبة الحاسوب،
- 4- شعبة المكتبة بالعربية،

## كيف يعمل المركز الوطني للمناهج في وضع المناهج بدولة تشاد :

إعداد المنهج الدراسي ليس عملاً عشوائياً كما يعتقده البعض وإنما هو عمليات مخططة ومنظمة تنظيم دقيق وفقاً لقواعد ومعايير محددة متفقة عليها عالمياً، فالمركز الوطني للمناهج في دولة تشاد تضع الإطار العام للمناهج الدراسية وفق "مصفوفة المدى والتتابع" وبناءً عليه يتم تحديد "المفاهيم والمهارات" التي يؤد أن يكتسبها التلميذ في كل مقرر دراسي تتابعاً من مرحلة ما قبل المدرسة إلى نهاية المرحلة الثانوية.

لا شك أن المركز الوطني للمناهج هو المعني الأساسي بوضع هذه المصفوفة الهيكلية ولكن يترك أمر تحكيمها لأساتذة الجامعات ليقوموا بتأكد أنها تتوافق مع المعايير العلمية المتبعة في إعداد ووضع المناهج الدراسية، ثم تأتي مرحلة أخرى أكثر أهمية وهي عرضها للخبراء الدوليين لوضعها في الميزان العلمي والتأكد من إمكانية استخدامها في المدارس، ولكن قبل هذه الخطوات يعمل المركز الوطني للمناهج في دولة تشاد أحياناً على الاطلاع على مناهج ومقررات الدول الأخرى للاسترشاد بها مع وضع في الاعتبار أن المنهج الذي يتم وضعه في نهاية هذا البرنامج هو منهج تشادى خالص يعمل على تحقيق الغايات الوطنية،

ولا يتوقف الأمر في إعداد ووضع المنهج فقط، وإنما هناك خطوات أخرى يقوم بها المركز الوطني للمناهج لاختبار المناهج بعد تطبيقها في المدارس، لذا يحرص المركز الوطني للمناهج على إجراء مراجعات دورية من خلال إشراك أساتذة الجامعات والخبراء المحليين والدوليين في هذا الأمر، وذلك لأن مشاركة الخبراء الدوليين لتنمية قدرات الأعضاء المحليين وإعطائهم الاستشارة والخبرة في تطوير المناهج أمر في الغاية من الأهمية، بالإضافة إلى هذا الجهد المتواضع فإن المركز الوطني للمناهج يقوم أيضا بدور وضع ضمانات نجاح منظومة المناهج الجديدة، وذلك من خلال التنسيق مع جهات ذات الصلة لتدريب المعلم الذي يقوم بتنفيذ هذا المنهج بصورة دورية ومستمرة، ومن الطبيعي أن يواجه ذلك بعض الصعوبات ويستغرق فترة زمنية طويلة ولكنها خطوة ضرورية يجب أن لا يتم تجاوزها.

### إنجازات المركز الوطنى للمناهج:

قام المركز الوطني للمناهج بعدة أنشطة قدم من خلالها الكثير من الإِنجازات على النحو التالى:

ISSN: 1858-8891

### إنجازات تتعلق بإدارة الكتاب والطباعة والنشر:

كما ذكرنا مسبقاً فان هذه الإدارة تقوم بدور إعداد الكتب المدرسية الجديدة والمراشد التربوية بمختلف أنواعها ومقاساتها، وتقوم أيضاً بدور تخطيط وتقويم تكلفة طباعة الكتب المدرسية واقتنائها ونشرها، بالإضافة إلى نشر البحوث والدوريات والوثائق والمجلات العلمية.

زادت الكفاءة الإنتاجية للمركز الوطني للمناهج فيما يتعلق بوضع الكتب المدرسية وطباعتها وتوزيعها منذ ٢٠١٥م، حيث تم طباعة كتبر المرحلة الابتدائية بكميات كبيرة لأول مرة في تاريخ التربية والتعليم في جمهورية تشاد، فبلغ عدد الكتب التي تمت طباعتها في هذه المرحلة حوالي مليون كتاباً شاملاً جميع مقررات المرحلة الابتدائية للمدارس العربية تحقيقاً للهدف الذي وضعه المركز القومي للمناهج بتمليك كل تلميذ كتاب مدرسي.

وفي ٢٠٢١م تمت طباعة مراشد المعلمين باللغتين الفرنسية والعربية بجانب أنه عمل على طباعة وتوزيع مقررات المرحلة الإعدادية في جميع المواد باللغتين العربية والإنجليزية، وفي تغطية جديدة للنقص الذي تعانيه المدارس من الكتاب المدرسي عمل المركز القومي للمناهج بطباعة ٥٠٠٠٠٠ ألف كتاباً جديداً باللغتين العربية والفرنسية تمكيناً للوصول إلى الحد الأدنى من حاجات التلاميذ المتعلقة بالمنهج والمقررات، حيث أثبتت الإحصائيات بأن عدد التلاميذ الذين شملتهم هذه التغطية بلغ حوالي ٢ مليون و٥٠٠ ألف تلميذاً وتلميذة.

ومن جهة أخرى بدل المركز الوطني للمناهج جهداً كبيراً في تغطية مناهج ومقررات المدارس الاستثنائية "وهي مدارس اللاجئين والمدارس الكائنة في مناطق النزاع" في شرق تشاد ومنطقة "بول" حول بحيرة تشاد والمناطق المتاخمة بإقليم أم التيمان المجاورة لدولة إفريقيا الوسطى من الناحية الجنوبية للبلاد، وتم إعداد مقرر التربية الإسلامية للمرحلتي الاعدادية والثانوية بمدارس اللاجئين في شرق البلاد،

وفيما يتعلق بتعديل البرنامج للمقررات الدراسية عمل المركز الوطني للمناهج في ٢٠٠٤م بعمليات تعديل واسعة في كتاب "شامبيون" وهو عبارة عن مقرر مدرسي

كميروني تم اعتماده من قبل السلطات التربوية التشادية كمقرر دراسي يدرس في المدارس، قام المركز بإجراء تعديلات ليتلاءم الكتاب مع البيئة التشادية والسياسة التربوية بالبلاد، بالإضافة إلى ذلك عمل المركز الوطني للمناهج على إجراء تعديلات في كتاب الرياضيات والعلوم والقراءة ، ديوا قولوم (٢٠٠٩:٤٩).

ISSN: 1858-8891

وفي اطار مساعى المركز الوطني للمناهج في طباعة الكتاب المدرسي وتمليكه للتلميذ عمل على تأسيس مطبعة خاصة تقوم بالآتى:

- طباعة وتوزيع المقرر والكتب المدرسية
- إنتاج وثائق النشر والتوعية لمحو الأمية.
- توزيع وثائق البحث والدوريات والمجلات العلمية.
- تقديم خدمات الطباعة للاشخاص العاديين والباحثين •

ولعل من المفيد أن نذكر أن أهم الإنجازات التي حققها المركز الوطني للمناهج في إطار هذه الحقبة هي إقامة علاقات جيدة وحميمة مع المراكز القومية لإعداد المناهج في المحيط الإقليمي والدولي، ويعد المركز القومي للمناهج والبحث التربوي في السودان أبرز تلك المراكز التي تبادلت معه الخبرات في مجال إعداد الكتب المدرسية وطباعتها وتوزيعها وتدريب الكوادر العاملة، ولا شك أن هذا الجهد الكبير يعد أحد اكبر إنجازات المركز الوطني للمناهج على صعيد الإقليمي التي تعكس الرؤية الثاقبة لإدارة المركز التي تسعى إلى الارتقاء بالتعليم في البلاد ليواكب ركب التقدم والتطور العالمي، أرشيف قسم الطباعة والنشر بالمركز القومي للمناهج (٢٠١٨:١).

| التاريخ      | المكان أو الجهة | اسم الكتاب أو البرامج                             | رقم |
|--------------|-----------------|---------------------------------------------------|-----|
| 3۰۰۲م        | تشاد            | اعداد البرنامج المعدل للمرحلة الابتدائية          | ١   |
| 3۰۰۲ – ۲۰۰۸م | تشاد            | اعتماد الكتاب الكاميروني (شانبيو) بعد تكييفها مع  | ۲   |
|              |                 | الثقافة التشادية ومتطلبات تلاميذ المرحلة          |     |
|              |                 | الابتدائية ٠                                      |     |
| 3۰۰۲ – ۲۰۰۲م | تشاد            | اعداد الكتب المدرسية للمرحلة الابتدائية ومراجعتها | ٣   |
| 37           | تشاد            | إعداد المنهج الدراسي للصف الأول الثانوي ٠         | ٤   |
| ۲۰۱٦م        | تشاد            | إعداد كتاب الصف الأول الثانوي ودليل المعلم لكافة  | ٥   |
|              |                 | الكتب المدرسية للصف الثالث والرابع المتوسط        |     |
| ۲۰۱٦م        | تشاد            | إعداد كتاب الأول والكتاب الثاني بالغتين العربية   | ٦   |
|              |                 | والفرنسية لطلاب معهد المعلمين المزدوج في عام      |     |
|              |                 | ۲۰۱٦م                                             |     |

| اکتوبر ۲۰۱۷م | تشاد | إعداد المنهج الدراسي للصف الثاني الثانوي .        | *  |
|--------------|------|---------------------------------------------------|----|
| دیسمبر ۲۰۱۷م | تشاد | إعداد كتاب المدرسي للصفين الثاني الثانوي العلمي   | ٨  |
|              |      | والثاني الثانوي الأُدبي٠                          |    |
| ۲۰۱۸م        | تشاد | إعداد المنهج الدراسي للصف الثالث الثانوي ٠        | ٩  |
| ابریل ۲۰۱۸م  | تشاد | إعداد كتاب المدرسي للصف الثالث الثانوي ٠          | 1. |
| یولیو ۲۰۱۸م  | تشاد | إعداد دليل المعلم للصف الثاني الثانوي             | 11 |
| أغسطس        | تشاد | إعداد دليل المعلم للصف الثالث الثانوي             | ١٢ |
| ۲۰۱۸م        |      |                                                   |    |
| اغسطس        | تشاد | إعداد المنهج الدراسي للصف الأول الثانوي ٠         | ١٣ |
| ۲۰۱۹م        |      |                                                   |    |
| ۲۰۲۰م        | تشاد | إعداد الكتاب التمهيدي المبسط للكتاب الأول والكتاب | 18 |
|              |      | الثاني بالغتين العربية والفرنسية لطلاب معهد       |    |
|              |      | المعلمين المزدوج ٠                                |    |
|              |      |                                                   |    |

جدول يوضح انجازات المركز الوطني للمناهج في طباعة الكتاب والنشر: إنجازات تتعلق بإدارة التأهيل والتقويم والبحوث:

في غضون الأعوام الخمسة الماضية عمل المركز الوطني للمناهج على رفع كفاءة الكوادر العاملة وزيادة خبرتهم من خلال تأهليهم مهنياً وأكاديمياً ليتمكنوا من القيام بواجباتهم الأساسية بالمركز، هكذا تم ابتعاث عدد من العاملين إلى دولة بلجيكا لتلقي أسس طريقة التربية بالإدماج، كما بعث المركز ببعض الكوادر العاملة إلى دولة تونس للوقوف على تجربتها في مجال الإدماج التعليمي، فاستفاد هؤلاء من هذه الدورات وفور عودتهم شرعوا في إعداد كتاب "النجم الساطع" للمرحلة الابتدائية في جميع المواد إضافة إلى المراشد التربوية المعينة في عملية التدريس وعدد لا يستهان به من المستندات والوثائق التربوية التي تسهم في ترقية العملية التعليمية.

وامتداداً لدوره الطليعي في تأهيل الكوادر العاملة للاطلاع بدورهم المنوط بهم من خلال زيادة خبرتهم ورفع مستوياتهم العلمية عمل المركز الوطني للمناهج على البتعاثهم إلى عدد من الدول لتلقي دورات تدريبية منها: فرنسا والتوغو زفيتنام وتركيا والمغرب والولايات المتحدة الأمريكية، لا شك أن هؤلاء المبعوثون قد استفادوا من هذه الدورات من خلال تأثرهم وتأثيرهم بخبرات تلك الدول ومواكبتهم للتطور اللازم للتربية في تلك البلدان، وهنا يجب الإشادة بشخصية المدير العام

للمركز القومي للمناهج الذي تمكن من خلال خبرته الثاقبة وتاريخه العلمي الثر من بناء جسور الثقة والتعاون مع مختلف مراكز المناهج في الإطار الإقليمي والدولية وكان المدير العام للمركز قد مثل المركز في عدد غير قليل من المحافل الدولية فتدرج في بناء خبراته إلى أن وصل إلى تولى منصب نائب الرئيس للمنظمة الإفريقية للمناهج منذ ٢٠١٩م ومقرها "يوغندا" ومن المتوقع أن يعقد المؤتمر الثاني للمنظمة في العاصمة أنجمينا قريبا.

ISSN: 1858-8891

بجانب التأهيل التربوي للمعلمين الوطنيين والكوادر العاملة في المركز، عمل المركز أيضاً على تأهيل معلمي مدارس مخيمات اللاجئين بشرق تشاد، وذلك من خلال أفراد دورات تدريبية مكثفة للتعريف بالمنهج وتبعاته،

بالإضافة إلى هذه الأنشطة المتعلقة بالإعداد والتدريب للكوادر العاملة قام المركز الوطني للمناهج على إصدار مجلة فصلية تعنى بالشأن التعليمي وتسمى بالمجلة التشادية للعلوم التربوية وهي وثيقة ذات قيمة تربوية وعلمية كبيرة وتهدف إلى نشر الوعي التربوي بين العاملين في الحقل التربوي وتحسين الكفاءة المهنية والثقافية والأكاديمية للمعلمين.

| التاريخ      | عدد المتدربين والجهة | البرامج                                  | رقم |
|--------------|----------------------|------------------------------------------|-----|
| ینایر ۲۰۰۸م  | بروكسل وتونس         | إعداد وصياغة الكتب المدرسية              | ١   |
| فبراير ۲۰۱۰م | فرنسا وساحل العاج    | تعليم اللغة الفرنسية ٠                   | ۲   |
| اکتوبر ۲۰۱۷م | تشاد                 | تدريب المعلمين لتجربة المناهج والكتب     | ٣   |
|              |                      | المدرسية ودليل المعلم للمرحلة المتوسطة   |     |
|              |                      | وفق منهجية المقاربة بالكفايات            |     |
| فبراير ۲۰۱۸م | تونس (۱٤)            | دورة التدريبات والخبرات في هندسة الكتب   | ٤   |
|              |                      | المدرسية،                                |     |
| ابریل ۲۰۱۸م  | تونس (۱۵)            | دورة تلقي التدريبات والخبرات في هندسة    | ٥   |
|              |                      | المناهج الدراسية ٠                       |     |
| یونیو ۲۰۲۱   | تشاد                 | تدريب المعلمين لتجربة المناهج والكتب     | ٦   |
|              |                      | المدرسية ودليل المعلم للمرحلة الابتدائية |     |
|              |                      | (من الصف الثالث الى السادس) وفق منهجية   |     |
|              |                      | المقاربة بالكفايات                       |     |
| یونیو ۲۰۲۱م  | تشاد                 | تدريب المعلمين في مخيمات اللاجئين        | ٧   |
|              |                      | لتجربة المناهج والكتب المدرسية ودليل     |     |
|              |                      | المعلم للمرحلة المتوسطة وفق منهجية       |     |

|              |            | المقاربة بالكفايات.                                      |   |
|--------------|------------|----------------------------------------------------------|---|
| فبراير ٢٠٢١  | المغرب (٥) | دورة تلقي التدريبات والخبرات في النشر<br>والحاسب الآلي ٠ | ٨ |
| نوفمبر ۲۰۲۰م | ترکیا (٤)  | دورة تلقي التدريبات والخبرات في كيفية<br>تشغيل المطبعة ٠ | ٩ |

جدول يوضح انجازات المركز الوطني للمناهج في تدريب وتأهيل الكوادر العاملة٠

### الرؤية المستقبلية:

ترتبط الرؤية المستقبلية للمركز الوطني للمناهج بالاستراتيجيات والخطط المعتمدة لسير العمل في المركز والتي تمت إجازتها من قبل الجهات التربوية العليا بالبلاد، ولا شك أن الإنجازات التي حققها المركز في خلال السنوات الماضية وبالإضافة إلى المستجدات التي طرأت على المستوى الوطني والإقليمي والدولي لها أثر كبير في توفير قوة الدفع الذاتي للانطلاقة نحو آفاق مستقبل زاهر وزاخر بعديد من الأعمال العظيمة.

وللمركز الوطني للمناهج رؤية مستقبلية واضحة يسعى من خلالها إلى تحقيق غايات سامية تكون فاعلة ومؤثرة في النظام التربوي في دولة تشاد، ولا شك ان للعزيمة القوية التي تتمسك بها الإدارة العامة للمركز الوطني للمناهج ودورها الحيوي في بناء علاقات إقليمية ودولية فاعلة أثر كبير وواضح على تحقيق إنجازات مستقبلية ذات مواصفات نوعية في المجالات المختلفة، في مجال البحث التربوي ورفع كفاءة العاملين بالمركز وفي مجال إعداد الكتاب المدرسي والمقررات الدراسية بشقيها العربي والفرنسي وتعديل المناهج والبرامج التعليمية، ويمكن تحديد الرؤية المستقبلية للمركز في الآتى:

- الارتقاء بالكتاب المدرسي نوعاً وكيفاً .
- العمل على تعديل المناهج لتواكب التربية العملية.
  - اعداد مناهج وبرامج التعليم العالي.
- تكثيف إجراءات البحث العلمي في مجالات التربية المرتبطة بالمنهج والكتاب المدرسي.
  - تفعيل عملية التأهيل والتدريب الأساسي المستمر.
  - العمل على إعداد منشورات للتعريف وتبسيط مساقات التربية بالإِدماج،
    - العمل على رفع الكفاءة المهنية للعاملين بالمركز الوطنى للمناهج.

● السعي إلى توحيد المدرسة التشادية بحيث تكون مدرسة ذات شقين تعمل بالعربية والفرنسية.

ISSN: 1858-8891

- النظر في مقررات اللغة العربية للمرحلة الإعدادية والثانوية لتتفق وطبيعة
   اللغة المعمولة بها.
  - طباعة وتوزيع الكتب المدرسية والوسائل التعليمية محلياً.

### نتائج البحث:

- نشأ المركز الوطني لحاجة الدولة الماسة في تطوير مناهج التعليم بالبلاد-1
- حطور المركز الوطني للمناهج نتيجة لجهود وطنية واقليمية ودولية بذلت -2 لترقية نظام التعليم في دولة تشاد،
- 3- أقام المركز الوطني للمناهج علاقات جيدة وحميمة مع المراكز القومية لإعداد المناهج في المحيط الإقليمي والدولي مما أسهم في تطوير النظام التعليمي بالبلاد.
- 4- عمل المركز الوطني للمناهج على رفع كفاءة الكوادر العاملة وزيادة خبرتهم من خلال تأهليهم مهنياً وأكاديمياً في الداخل والخارج،
- 5- وضع المركز الوطني للمناهج رؤية مستقبلية قائمة على أساس الفكر والدراسة وقراءة الواقع.

#### التوصيات:

- 1. العمل على توطين تدريب الكوادر العاملة في الداخل بالإِضافة إلى دوراتهم الخارجية.
- د الحاق خبراء متخصصين في المناهج وطرق التدريس في المركز بجانب الخبراء الأكاديميين.
  - ضرورة استمرار مجلة الدراسات التربوية التابعة للمركز في الصدور.

#### المراجع:

- 1. محمد صابر سليم وآخرون(٢٠٠٦م) بناء المناهج وتحطيطها، دار الفكر، الأردن، ط۱
- 2-المرسوم رقم ١٦٦٣ بشأن تنظيم وتسيير المركز الوطني للمناهج الصادر بتاريخ ١٦ أكتوبر ٢٠١٨م٠
  - 3-أرشيف قسم الطباعة والنشر بالمركز القومي للمناهج (٢٠١٨:١)٠

- 4-ديوا قولوم(٢٠٠٩م) الإِطار الوطني لتوجيه المناهج، منهج التعليم الأُساس، المجلة التشادية للعلوم التربوية، العدد الأُول أُبريل.
- 5-ديوا قولوم، المركز الوطني للمراكز وخدمة النظام التربوي في تشاد، المركز الوطني للمناهج ٢٠٢١م٠
- 6-البرنامج المعدل للتعليم الابتدائي، وزارة التربية الوطنية، إنجمينا سبتمبر. ٢٠٠٤م.

## الأحكام الفقهية المتعلقة بوباء كورونا وأثرها على العبادات

د، رندا حسن عبد الرحمن $^{(*)}$ 

ISSN: 1858-8891

### مستخلص البحث:

بعد أن أعلنت منظمة الصحة العالمية أن فيروس كورونا بلغ مستوى الجائحة أو الوباء العالمي، ونظراً لأن الشريعة الإسلامية تحرص حرصاً شديداً على حفظ النفس الإنسانية وبناءً على قاعدة إزالة الضرر التي تعتبر من مبادئ ومقاصد الشريعة الإسلامية السّامية التي يقوم على أساسها الفقه الإسلامي، وبناءً عليه يجب اتخاذ كثير من الاحترازات التي تخفف أو تحد من التشار العدوى بين الناس، مثل تعليق صلاة الجمعة والجماعة في المساجد، ومنع العمرة والحج، وطريقة التعامل مع الميت بسبب الوباء، وفي هذا إشارة إلى جدية الموضوع وأهميته،

#### المقدمة:

الحمد للَّه رب العالمين والعاقبة للمتقين والصلاة والسلام على خير خلقه سيدنا ومولانا محمد وآله وصحبه أجمعين، وبعد:

من المعلوم أن الشريعة الإسلامية لها قواعد فقهية حاكمة لأوقات الأزمات ومن أهمها: قاعدة رفع الحرج والسماحة، وقاعدة المشقة تجلب التيسير، وإذا ضاق الأمر اتسع، وقاعدة الأخذ بالرخص أولى من العزيمة حفظا للنفوس، وقاعدة لا ضرر ولا ضرار، وقاعدة التصرف على الرعية منوط بالمصلحة، وقاعدة الإمام تقييد المباح في حدود اختصاصه مراعاة للمصلحة العامة.

في هذه الأيام مع بداية عام ٢٠٢٠م يعاني العالم في مشارق الأرض ومغاربها من وباء داهم الناس على غير موعد، أطلق عليه الباحثون والمتخصصون فيروس كورونا (COVID 19) فأثار مخاوف عالمية، خصوصاً بعد كثرة الوفيات في كثير من بلدان العالم، الأمر الذي دفع بعض الدول إلى اتخاذ إجراءات احترازية حفاظا على الحياة الآدمية، وقدمت كثير من الفتاوى الشرعية حول الإجراءات الاحترازية التي تقلل من خطورة هذا الفيروس وتحد

(\*) الأستاذ المساعد بكلية الشريعة والقانون جامعة دنقلا

من انتشاره، ومحاولة دفع هذا الوباء العالمي بالتعاون لإِيجاد لقاح له، ومعلوم أن إنقاد نفس واحدة في الشريعة الإسلامية قد جعله الشرع كإحياء البشرية جميعا، قال تعالى: "وَمَانْ أُحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أُحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا"[المائدة:٣٢]، وهذا مما دفع الباحث للبحث في هذه النازلة، وبعد البحث والتقصي لم أجد على حد علمي رسالة متعلقة بوباء كورونا عدا كتاب بعنوان فتاوي العلماء حول فيروس كورونا تأليف البروفيسور مسعود

صبرى، وهو يحتوى على إجابة العلماء المعاصرين لبعض المسائل

ISSN: 1858-8891

واللَّه الموفق للحق، والهادي للصواب، وبه الاستعانة وعليه التكلان

#### التمهيد:

#### تعريف الوباء

المتعلقة بفيروس كورونا

الوباء: إنه كل مرض معدي، وقيل: الطاعون (وقد عرف الطاعون بأنه: بئر وورم مؤلم جداً يضرج مع لهب ويسود ما حوله أو يخضر أو يحمر حمرة بنفسجية كدرة ويحصل معه خفقان القلب والقيء – (النووي، بنفسجية كدرة ويحصل معه خفقان القلب والقيء – (النووي، ١٩٩٢هـ،١/ ١٠٥)، وقيل: الإيماء، فتؤمي لمن أمامك بأن تشير إليه بيدك، وتقبل بأصابعك نصو راحتك تأمره بالإقبال إليك، أو تؤمي لمن خلفك فتفتح أصابعك إلى ظهر يدك بالتأخر عنك (ابن سيده ١/ ٥٦٦)، وعرفه بعض الفقهاء المتقدمين بقوله: "هو مرض الكثير من الناس في جهة من الأرض دون سائر الجهات، ويكون مخالفاً للمعتاد من الأمراض في الكثرة وغيرها، ويكون نوعاً واحداً (الفرشيغ / ١٥٥) وعرفته الموسوعة الطبية الحديثة بأنه: "كل مرض يصيب عدداً كبيراً من الناس في منطقة واحدة في مدة قصيرة من الزمن، فإن أصاب المرض عددا عظيما من الناس في منطقة جغرافية شاسعة شمي وباء عالمياً (الموسوعة الطبية ١٨٩٤٨)، والمرض ألمعدي عند الأطباء يُعنى بها المرض القابل للانتقال من فرد أو مجموعة أفراد إلى فرد آخر أو مجموعة أفراد آخرين، ويكون مسببها كائن (محمد علي

### التعريف بفيروس كورونا

أعلنــت منظمـــة الصــحة العالميـــة اســـتجابة لفيـــروس "كورونــــا" فـــي ۱۱/ مارس/ آذار۲۰۲۰م: "أن تفشي مرض"19- COVID" الناتج عن فيروس كورونا المستجد الذي ظهــر للمــرة الأُولــى فــي ديســمبر/ كانون الأُول ٢٠١٩م فــي مدينة ووهان الصينية – قــد بلــغ مســتوى الجائحــة، أو الوبــاء العــالمي، دعــت المنظمة الحكومات إلى اتخاذ خطوات عاجلة وأكثر صرامة لوقف انتشار الفيروس، معللة ذلك بالمخاوف بشـأن "المســتويات المقللــة للانتشــار وشــدته" يكفل القانون الدولى لحقوق الانسان لكل شخص الحق في أعلى مستوى من الصحة يمكن بلوغه ويلزم الدول باتضاد تدابير لمنع تهديد الصحة العامة، وتقديم الرعاية الطبية لمن يحتاجها، يقر قانون حقوق الإنسان أيضا بأن القيود التي تفرض على بعض الحقوق في سياق التهديدات الخطيرة للصحة العامة وحالات الطوارئ العامة التي تهدد حياة الأمة، ضرورية للغاية، بناء على أدلة علمية، ولا يكون تطبيقها تعسفيا ولا تمييزيا، ولفترة زمنية محددة، وتحترم كرامة الإنسان، وتكون قابلة للمراجعة ومتناسية من أجل تحقيق الهدف المنشود، وعرفه مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة التعاون الإسلامي توصيات الندوة الطبيـة الفقهيـة الثانيـة لهـذا العـام والتي عقدت عبر تقنية مــؤتمرات الفيــديو يــوم ١٦ أبريــل ٢٠٢٠م،تحــت عنــوان "فيروس كورونا المستجد" جـاء فيـه: التعريــف بــالمرض هــو مــرض الفيــروس التاجي ٢٠١٩م المعروف اختصارا بكوفيــد – ١٩ هــو التهــاب فــي الجهــاز التنفســي بسبب فيروس تاجى جديــد، وقــد أعلنــت منظمــة الصــحة العالميــة رســميا أن في الأُصل، وهناك شبهات حول الخفاش وأكل النمل، وأما انتقاله من إنسان لآخر فقد ثبت أنه واسع الانتشار، وتتراوح العدوى بين حامل الفيروس من دون أعراض إلى أعــراض شــديدة، تشــمل الحمــى والســعال وضــيق التــنفس، وتبقى تدابير مكافحة العدوى هي الدعامة الأُساسية للوقاية.

إن هذا الحدث الكوني المتمثل في وباء كورونا قد عمّ العالم كله واستنفر جميع الدول بما تملكه من قدرات مادية وصحية لمقاومته؛ ولا شك في أن مجابهة هذا الوباء يقضى تسخير ما يمتلكه الإنسان كله من قدرات مادية،

ومعنوية، ومن مقاصد الشريعة الإسلامية وجوب حفظ النفس من الضرر والهلاك وقد وردت نصوص شرعية منها قول اللَّه عرَّ وجلَّ: "ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة "[البقرة:١٩٥] وقولـه سـبحانه وتعـالى: "ولا تقتلـوا أنفسـكم إن اللَّه كان بكم رحيما"[النساء:٢٩]، ومن أهم طرق الوقايــة تزويــد الإنســان بالطاقة الإيمانية التي ترشده إلى الخيــر و تمــده بقــوة معنويــة تجعلــه يجابــه الشدائد بشجاعة وثبات، وكما يحتاج الإنسان إلى مناعـة بدنيـة ونفسـية مـن أجل مقاومة الأمراض، وهو كما قرره الأطباء والمختصون، مع ضرورة الأخذ بأسباب الوقاية والعــلاج، وقــد أمــر اللَّه تعــالي بالأكــل مــن الطيبــات وتجنــب الخبائــــث، قــــال اللَّه تعـــالى: "٠٠٠ وَيُحِـــلُّ لَهُـــمُ الطَّيِّبَـــاتِ وَيُحَـــرِّمُ عَلَـــيْهمُ الْحُبَائِثَ..."[الأُعراف:١٥٧]، وكـدلك مـن طـرق الوقايــة العنايــة بصـحة الإنســان بالنظافة، وقد أمر الإسلام بالغسل والتطهر من الأوساخ والأدران، ومعلوم أن الأوساخ التى تصيب جسم الإنسان من عرق وغبار وغيره هي مرتع خصب للجراثيم والفيروسات التــى تنقــل الأُمــراض المعديــة، وجعــل الإســـلام الوضــوء شرطا من شروط صحة الصلاة، بحيث لا تقبـل الصـلاة بـدونها لقـول اللَّه –عــز وجل: "يَا أُيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّـلَاة فَاغْسـلُوا وُجُــوهَكُمْ وَأُيْــديكُمْ إلَــي الْمَرَافِ ق وَامْسَ حُوا بِرُءُوسِ كُمْ وَأُرْجُلَكُ م ْ إِلَى الْكَعْبَ يْن وَإِنْ كُنْ تُمْ جُنُبً فَاطَّهَّرُوا"[المائــدة:٦]، ويقــول اللَّه تعــالى: "إنَّ اللَّــهَ يُحِـبُّ التَّــوَّابِينَ وَيُحِـبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ"[البقرة:٢٢٢] ، ولحديث أبي هريرة رضي اللَّه عنه عن النبي صلى اللَّه عليه وسلم أنه قال: "لا تقبل صلاة من أحدث حتى يتوضاً" (البخاري:١٣٥، مسلم،:٢٢٥]، ويقول الرسول صلى اللَّه عليه: "الطهور شطر الإيمان" (مسلم: ٢٢٣)، حيث جعل النظافة نصف الإيمان،

وكذلك من طرق الوقاية الحفاظ على نظافة البيئة، من شوارع ومجمعات مائية وهوائية، وقد نهى النبي صلى اللَّه عليه وسلم عن التبول في الماء الراكد، وكما نهى عن استعماله، وذلك حتى لا تنتقل الأمراض من هذا الماء إلى الإنسان، يقول عليه الصلاة والسلام: لا يبولن أحدكم في الماء الدائم الذي لا يجري شم يغتسل فيه "(البخاري:٢٣٩)، وأما ما يتعلق بالهواء فقد أرشد النبي صلى اللَّه عليه وسلم إلى إطفاء السراج قبل النوم للوقاية من فساد الهواء على النائم، قال رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم: "أطفوا

المصابيح إذا رقدتم، وغلقوا الأبواب، وأوكوا الأسقية، وخمروا الطعام والشراب" (البخاري: ٥٦٢٤).

ISSN: 1858-8891

وأيضا مـن طـرق الوقايــة الأخــذ بالتــدابير الصـحية التــى تمنــع مــن انتشــار العدوى، فقد جاء في الصحيحين فقيد قيال النبي صيلي اللَّه عليه وسيلم: "الطاعون آية الرجز، ابتلى اللَّه عز وجل به أناس مـن عبـاده فـإذا سـمعتم بــه فلا تدخلوا عليه، وإذا وقع بـأرض وأنـتم بهـا فـلا تفـروا منـه"(البخاري:٥٧٢٨، مسلم: ٢٢١٨)، وهــذا التوجيــه النبــوى فــى حــال وجــود الأوبئــة يُعلــم المــؤمن المسؤولية في المحافظة على نفسه من الضرر ومنعه من إيقاع الضرر بغيـره، وقـد وردت قاعـدة عامـة للأحكـام الشـرعية فـى حـديث "لا ضـرر ولا ضرار "(ابن ماجة:٢٣٤١)، وفي التعامل مع الوباء وضع الإسلام قاعدة مهمة سبقت كل المهتمين بهذا الشأن تتوافق مع التوجه الطبى في عصرنا وهو ما نسميه (الحجر الصحي)، وهــو عــزل المــرض، وعــدم الــدخول علــى منطقــة الوباء، وعدم الفرار منه، والاستعانة بالطب والحواء، والتطعيم في الوقايــة والعلاج، فجاءت أحاديث تمثل هــــذه الأصـــول الطبيـــة ومنهـــا: قـــول النبـــى صـــلى اللَّه عليه وسلم: "لا يبوردن ممرض على مصح "(البخاري:٥٧٧٤، مسلم:٢٢٢١)، وفي رواية: "لا توردوا الممرض على المصحح"، حديث " فر من المجروم فرارك من الأُسد"(البخاري:٥٧٠٧، البيهقي:٦٤٢٤٦)، ولما جاء وفد ثقيف الذي جاء مبايعاً للنبي صلى اللَّه عليــه وســلم وكــان معهــم رجــل مجــزوم، فأرســل إليـــه النبي صلى اللَّه عليه وسلم: "إنا قد بايعناك فارجع"(مسلم:٢٣١)، ومن جهة أُخرى فقد وضعت قــوانين فــى كــل دول العــالم كعقوبــة لكــل شــخص لا يمتثل للتدابير الصحية،

## الأُحكام الفقهية المتعلقة بوباء كورونا في حضور الجمعة والجماعات تعطيل صلاة الجمعة والجماعات

فقد كثرت الفتاوى والأقاويل حول تعطيل الجمعة والجماعات، لما أصاب العالم بالهلع من فيروس كورونا، وكيف يمكن أن تنتقل عدواه بين المصلين، فكانت هنالك إتجاهات فقهية على النحو التالي(صبري مسعود ١/ ١٤٤١هـ):

الإِتجاه الأول: القول الأول بجواز تعطيل المساجد في الجمع والجماعات، مع الإِبقاء على رفع الأذان (شعيرة الإسلام).

ISSN: 1858-8891

ويمثل هذا الإِتجاه جمهور الفقهاء المعاصرين، من غالب المجامع الفقهية، وهيئات الفتوى الكبرى، مثل: هيئة كبار العلماء بالأزهر الشريف، وهيئة كبار العلماء بالمملكة العربية السعودية، والاتحاد العالمي لعلماء المسلمين، والمجلس الأوربي للإفتاء والبحوث، والمجلس العلمي الأعلى بالمغرب، واللجنة الوزارية للإفتاء بالجزائر، وهيئة الفتوى بدولة الكويت، ومجلس الإفتاء بالإمارات، والمجمع الفقهي العراقي لكبار العلماء للدعوة والإفتاء، ولجنة الإفتاء بدائرة الإفتاء بالأردن، والمجلس الإسلامي للإفتاء في الداخل الفلسطيني، وفتوى أساتذة كلية الشريعة والقانون بجامعة قطر، ومن أفراد العلماء المعاصرين: الدكتور علي محي الدين القرة الأمين العام للاتحاد العالمي للإفتاء والبحوث، وغيرهم،

أدلة الفريق الأول: وقد استند جمهور الفقهاء المعاصرين في جواز تعطيل الجمعة والجماعات، وأن يصلى الناس في بيوتهم صلاة الجمعة ولهم أجرها، وأن تصلى الجمعة ظهرا أربع ركعات، وهو قول جمهور الفقهاء من الحنفية (السيواسيي،١/ ٣٤٥، الطحاوي، ١/ ٢٠٠)، الشافعية (النووي٤/ ٢٠٣، الشربيني،١/ ٤٧٥)، والحنابلة (السيوطي،١/ ٢٩٠، البهوتي٢/ ٢٨٥)، وبعض المالكية (الدسوقي ١/ ٣٣، الخرشي٢/ ٩٠)، وقد استدل أصحاب هذا القول بعدة أدلة منها:

١- عموم النصوص القرآنية والأحاديث النبوية القائمة على التيسير ورفع الحرج والمشقات ودفع الضرر عن الناس والنصوص في ذلك كثيرة كقوله تعالى: "يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر"[البقرة:١٨٥]، وقوله تعالى: "وما جعل عليكم في الدين من حرج"[الحج: ٢٨]، وقوله تعالى: "وما يريد الله ليجعل عليكم من حرج"[المائدة: ٦]، وقول النبي صلى الله عليه وسلم: "إنما بعثتم ميسرين، ولم تبعثوا معسرين"[ابن ماجة: ٥٢٨].

٢- لقد ثبت في الأحاديث الصحيحة جـواز التخلـف عـن الصـلاة بسـبب المطـر،
 وأن النبي صلى اللَّه عليه وسلم كان يأمر في اليـوم المـاطر أن يقـول صـلوا فـي

الرحال، ومن هذه الأحاديث ما أخرجه الشيخان عبد اللّه بن الحارث عن عبد اللّه بن عباس رضي اللّه عنهما، أنه قال لمؤذنه في يهم مطير: إذا قلت: أشهد أن لا اله إلا اللّه، أشهد أن محمداً رسول اللّه، فلا تقل حي على الصلاة، قل: صلوا في بيوتكم، قال: فكأنما استنكروا ذاك، فقال: أتعجبون من ذا، قد فعل ذا من هو خير مني، إن الجمعة عزمة، وإني كرهت أن أخرجكم فتمشوا في الطين والدحض"(البخاري: ١٩٩٩)، وهده الأسباب أقل بكثير من خطر انتشار عدوى كورونا،

ISSN: 1858-8891

٣- حديث "لا ضرر ولا ضرار"، حيث أن المصلين يتأذون من المريض المصاب
 بمرض معد٠

3 - حديث " فر من المجزوم فرارك من الأسد"، وجاء النهي عن مخالطة المريض بمرض معد للأصحاء، لئلا يكون قدر الله على المختلط به مثل دائه.

٥- ما ورد في صحيح مسلم أنه كان رجل مجزوم في وفد ثقيف الذي جاء مبايعاً للنبي صلى اللّه عليه وسلم فأرسل إليه النبي صلى اللّه عليه وسلم:
 إنا قد بايعناك فارجع"، فالنبي صلى اللّه عليه وسلم لم يمنع هذا الرجل من دخول المسجد فحسب؛ بل منعه من دخول المدينة حماية لها من الوباء.

٣- حديث ابن عمر رضي الله عنهما: أن النبي صلى الله عليه وسلم قال في غروة خيبر: "من أكل من هذه الشجرة - يعني الثوم - فلا يقربن مسجدنا"(البخاري:٨٥٣)، فمنع آكل الثوم عن الحضور لأنه يؤذي غيره، وفي حضور المصاب بمرض معد أذية كبيرة، فيكون من باب قياس الأولى ترك الجماعات لما هو أخطر، الذي هو فيروس كورونا...

وذكرت نصوص صريحة للفقهاء في سقوط الجماعات عن المجزوم والأبرص ومثلهما غيرهما، وكذلك منع صلاة الجمعة عليهما ما داما يؤذيان أو يعديان فمنها ما نقله صاحب كشاف القناع: "وكذا من به برصٌ جدامٌ يتأذى به قياساً على أكل الثوم ونحوه، بجامع الأذى ويأتي في التعزيز منع الجذامى من مخالطة الأصحاء"(البهوتي١/ ٤٩٨).

## الإِتجاه الثّاني: منع الجمع والجماعات في المساجد لمن هم مصابون بالمرض

ومن أبرز أصحاب هــذا الــرأي لجنــة الفتــوى بمجمــع فقهــاء أمريكــا الشــمالية، وكذلك هــو رأي الشــيخ محمــد الحســن الــددو، والشــيخ ســالم الشــيخي عضــو المجلس الأوربي للإفتــاء والبحــوث، وهــو الــرأي الأول لهيئــة علمــاء الســعودية، بعد ما انتهوا إلى رأى جمهور الفقهاء المعاصرين في الفتوى الثانية لهم.

ISSN: 1858-8891

واستند هذا الفريق إلى الجمع بين الأمرين، وعدم اللجوء إلى الترجيح، إذ لا حاجة إليه، وأن النصوص التي تبيح التخلف عن الجماعات إنما لأصحاب الأعذار، أو من يخشون على أنفسهم، أما الأصحاء فالواجب في حقهم إقامة الجمع والجماعات، ومع خشية انتشار المرض، تقام الجمع والجماعات بالحد الأدنى، عملا بجميع الأدلة، وعدم إهمال أحدها، وكما أنهم نظروا إلى الجانب القدري الإيماني، قال تعالى: "إنا كل شيء خلقناه بقدر"(القمر: ٤٩)، وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا عدوى ولا طيرة ولا صفر ولا هامة "(البخارى: ٥٧٥٧، مسلم: ٢٣٢٠).

### الإتجاه الثالث: وجوب إقامة الجمع والجماعات

ومن أبرز أصحاب هذا الـرأي الـدكتور حـاكم المطيـري الأسـتاذ بكليـة الشـريعة جامعة الكويت، والشيخ محمـد سـالم الـدودو أحـد فقهـاء موريتانيـا، والـدكتور جدي عبد القادر الأستاذ بجامعـة الأميـر عبـد القـادر بـالجزائر وطـاهري بلخيـر أستاذ الشريعة بجامعة وهران وأستاذ سـابق بجامعـة الملـك سـعود بالمملكـة العربية السعودية.

وقد اعتمد القائلون بهذا الرأي على عموم النصوص التي تدعوا إلى إقامة الجمع والجماعات، واستدلوا بأن الإسلام شرع الجهاد والقتال في سبيل اللّه، والله النفوس والأموال لظهور أحكامه، قال اللّه تعالى: "وَقَاتِلُوهُمْ حَتّى لَا تُكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ السّدِينُ لِلّهِ فَإِن الْتَهَوْا فَلَا عُدْوَانَ إِلّا عَلَى الظَّالِمِينَ" (البقرة:١٩٣)، وقال تعالى: "وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ اللّهِ أُنْ يُدْكُرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي حَرَابِهَا أُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَنْ يَدْخُلُوهَا إِلًا حَائِفِينَ لَلُهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَدْابٌ عَظِيمٌ "[البقرة:١١٤]، وقد قال ابن لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِرْيٌ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَدْابٌ عَظِيمٌ "[البقرة:١١٤]، وقد قال ابن تيمية في مجموع الفتاوي: ولا يصل إغلاق المساجد عما شرعت له"(ابن تيمية في مجموع الفتاوي: ولا يصل إغلاق المساجد عما شرعت له"(ابن

ومن أبرز النقاط التي انتهى إليها الشيخ محمد سالم الدودو فلا تحتاج دليلا أكثر من البقاء على الأصل الذي تواترت عليه الأدلة وهو وجوب عمارة المساجد، وأنه يجب على الجميع الإنصياع إلى القرارات وتنفيذها، وأنه لا يجوز مخالفتها، ولو كانت خاطئة، والحذر كل الحذر من الاصطدام بالأنظمة الحاكمة؛ درءاً للفتنة، وحفاظاً على بقية السكينة (مسعود صبري / ١٩١).

ISSN: 1858-8891

الراجح –واللَّه أعلم – بعد الإعلان عن انتشار فيروس كورونا كوباء عالمي، ولأجل الضرر المحقق لهذا المرض يجب النظر فيما ذكرته منظمة الصحة العالمية أن الشخص قد يكون حاملا للمرض، ولا تظهر عليه الأعراض إلا بعد مدة من ٥–١٤ يوما، فقد ينتقل المرض لأشخاص عدة وهو لا يدري بأنه حامل للمرض، لذا نجد أن فيروس كورونا يعد من أخطر الأمراض المعدية التي تنتشر في الخفاء، يرى الباحث ويرجح أصحاب الرأي الأول واستنادا بأدلتهم، جواز تعطيل الجمعة والجماعات والاكتفاء برفع الأذان.

## حكم صلاة الجمعة في البيوت

### صلاة الجمعة في البيوت

فقد أفتى المجلس الأوربي للإفتاء والبحوث(على موقع المجلس الأوربي للإفتاء والبحوث) بعدد من الفتاوى في البيان الختامي للدورة الطارئة للإفتاء والبحوث) بعدد من الفتاوى في البيان الختامي للدورة الطارئة الثلاثين المنعقدة بتقنية (ZOOM) التواصلية المنعقدة في الفتوى الفتوى المعاد في الفتوى الفتوى الموافق ٢٥-٢٨مارس ٢٠٢٠م، حيث جاء في الفتوى رقم (٥/ ٣٠): لا تجوز شرعاً صلاة الجمعة في البيوت، ولا يسقط فرض الجمعة بها، والواجب شرعاً هو لزوم البيوت حفاظا على النفس والغير، وصلاة الظهر بدل الجمعة مهما طال الوقت، لأن الرخصة عند الاستثناء يبقى حكمها ما بقي سببها، وهو ما أفتت به دور الفتوى في العالم الإسلامي، وما عمل به أغلب الفقهاء المعاصرين، ومن أهم ما استدلوا به على عدم صحة صلاة الجمعة في البيوت ما يلي:

أولا: الأصل في صلاة الجمعة التعبدية، قل النبي صلى اللَّه عليه وسلم: "صلوا كما رأيتموني أصلي"(البخاري:٦٣١) وقد صلى النبي صلى اللَّه عليه عليه على هيئة وصفة مخصوصتين، وبين بفعله ما أُجمل في القرآن الكريم من

أمر بالسعي إلى الجمعــة، قــال اللَّه تعــالى: "إذا نــودي إلــى الصــلاة مــن يــوم الجمعة فأسعوا إلى ذكر اللَّه..."[الجمعة:٩].

ISSN: 1858-8891

ثانيا: إن الجمعة شعيرة من شعائر اللَّه، وكونها شعيرة فهذا يقضي إظهارها والإعلام بها، ليحضرها الناس، وصلاتها في البيت مناف لذلك، لها شرط الأداء في مكان معلوم مخصص لصلاة جماعة المسلمين عند من لم يشترط لها المسجد، وبه يتحقق أعظم مقاصد الجمعة وهو اجتماع المسلمين.

## صلاة الجمعة في البيوت بمتابعة الخطبة عبر وسائل الاتصال الشبكي

صلاة الجمعة في البيوت خلف المدياع أو التلفاز أو البث المباشر أو غير ذلك من وسائل الاتصال الشبكي لا تجوز، ولا تجزئ عن صلاة الجمعة، ولا تسقط صلاة الظهر عمـن صـلاها علـى هـذا النحـو، وهـو مـا انتهـت إليـه الهيئــات والمؤسسات الإفتائية المعاصرة، وما أفتى به جمهور الفقهاء المعاصرين في هــذه النازلــة(فيروس كورونـــا) أو قبلهــا بعقود(مسـعود صــبري/ ٥٨)، "لأَن الجمعة عبادة توقيفيــة تعبديــة لهــا صــفة وهيئــة شـرعية لا تقــع العبــادة صحيحة إلا بها، واستدلوا بعدم صحة صلاة الجمعــة فــى البيــوت بســماع صــوت الخطبة بوسائل الاتصال الشبكي بعدد من الأُدلــة، مــن أهمهــا قولــه تعــالي: "إذا نودي إلى الصلاة من يوم الجمعــة فأسـعوا إلــى ذكــر اللَّه"، فهــذا أمــر مــن اللَّه بالسعى للجمعة، والسعى لا يتحقق بالصلاة في البيوت خلف المحياع، وأيضا ذكرت أحديث صحيحة كثيرة خصـت صـلاة الجمعـة بهيئـة وأحكـام لا تــتم فــى حال أدائها في البيوت، كحديث أبي هريــرة رضــي اللَّه عنــه أن رســول اللَّه صــلي اللَّه عليه وسلم قال: "من اغتسل يوم الجمعة غسل الجنابة ثـم راح، فكأنمــا قرب بدنه ومن راح في الساعة الثانية فكأنما قرب بقرة، ومن راح في الساعة الثالثة فكأنما قرب كبشا أقــرن، ومــن راح فــي الســاعة الرابعــة فكأنمــا قرب دجاجة، ومن راح في الساعة الخامسة فكأنما قرب بيضة، فإذا خرج الإمام حضرت الملائكة يستمعون الدكر"(البخارى:٨٨١)٠

الجمعة فريضة لها هيئة خاصة ومقاصد شرعية، وكما جاء في الفقه الإسلامي وأدلته: " الجمعة شرعت لـدعم الفكر الجماعي، وتجمع المسلمين وتعارفهم وتآلفهم وتوحيد كلمتهم، وتـدريبهم علـى طواعيــة القائـد، والتـزام

متطلبات القيادة، وتــدكيرهم بشــرع الإســلام دســتوراً وأحكامــاً وآدابــاً وســلوكاً، وتنفيداً لأوامر الجهاد وما تتطلبه المصــلحة العامــة فــي الــداخل والخــارج والأمــر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإن تكرار الــوعظ والتــدكير الــدائم كــل أسـبوع لــه أثر واضح في إصــلاح الفــرد والجماعــة "(الزحيلي٤/ ١٣٧٨)، وهـــدا مــا يــدل علــى عدم جواز صلاة الجمعة بالصفة المذكورة أعلاه.

ISSN: 1858-8891

## الأُحكام الفقهية المتعلقة بوباء كورونا في الحج

الحج من أفضل العبادات وأجل الطاعات، التي لا يستقيم دين العبد إلا به، فهو كفارة للذنوب، وهو من خير الأعمال التي يتقرب بها العبد إلى ربه، قال تعالى: "ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا"[آل عمران:٩٧]، وعن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: سئل النبي صلى الله عليه وسلم، أي الأعمال أفضل؟ قال: إيمان بالله ورسوله، قيل: ثم ماذا؟ قال: جهاد في سبيل الله، قيل: ثم ماذا؟ قال: حج مبرور"(البخاري:١٥١٩)، ولكن قد يطرأ على الانسان بعض المعوقات التي قد تكون سببا في حرمانه كل هذه الأجور العظيمة والفضائل الجليلة كالأمراض المعدية مثلا، فإن للمريض مرضاً معدياً حالات نذكر منها:

الحالة الأولى: أن يكون غير مستطيع للحج لضعفه أو وجود المشقة والحرج عليه في الحج فإنه بهذه الحال لا يجب عليه اتفاقاً، فإن كان مرضه يرجى برؤه وشفاؤه فإن توكيل المريض لغيره للحج عنه في هذه الحال لا يصح، وحج غيره عنه لا يجزئه (ابن قدامة ٣/ ٣٣٣)، هذا إذا كان مرضه بسيطا وليس خطيرا وله علاج طبي ويمكن أن يتماثل للشفاء، أما إذا مريضا لا يرجى برؤه وليس لمرضه سبيل للشفاء فهنا التوكيل جائز، عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن امرأة من خثعم قالت: يا رسول اللله إن فريضة الله على عباده في الحج أدركت أبي شيفاً كبيراً لا يستطيع أن يثبت على الراحلة أفأحج عنه؟ قال: "نعم"، وذلك في حجة الوداع، وفي رواية لمسلم: "فحجي عنه" (البخارى: ١٨٥٤)، مسلم: "قحجي عنه" (البخارى: ١٨٥٤)،

الحالة الثانية: الأمراض المعدية التي لا يوجد لها دواء ناجع، وتنتقل بالتنفس ولا يمكن الحرز من انتقالها من المريض لغيره، إما لشدة الزحام، أو لغيره من الأسباب، فلا يجوز للمريض أن يحج في هذه الحالة، وذلك للأدلة

الدالة على حرمة الإِضرار بالمسلم، منها ومنها قوله تعالى: "والدين يــؤذون المــؤمنين والمؤمنات بغيــر مــا اكتســبوا فقــد احتملــوا بهتانــاً وإِثمــاً مبينا"[الأحذاب: ٥٨]، دلت الآية على تحريم أذية المؤمن.

ISSN: 1858-8891

## تعطيل الحج بسبب المرض المعدي

تعتبر هذه المسألة من المسائل النازلة المعاصرة التي تحتاج إلى دراسة طبية فقهية معمقة، حيث لا بد من استشارة أهل الإختصاص من الأطباء الثقات والجهات الطبية وأخذ آرائهم قبل إصدار الفتاوى المناسبة لمثل هذه المسائل المستجدة.

ففي هذا العام (١٤٤١هـ) تابع مجمع الفقه الإسلامي الدولي بكل اهتمام الإجراءات الإستباقية والإحترازية التي أعلنت عنها المملكة العربية الإجراءات الإستعودية بخصوص فيروس كورونا حماية لأبناء الوطن والمقيمين والمسلمين جميعا، والتي تتلخص في إيقاف دخول المعتمرين والراغبين في زيارة المسجد النبوي الشريف بصفة مؤقتة، حماية لهم وللمواطنين جميعاً من التعرض للعدوى من هذا الفيروس بعد الانتشار الواسع له في عدد من الدول العربية والإسلامية التي من بينها عدد من الدول الأعضاء في منظمة التعاون الإسلامي، وكذلك الإجراءات الأخرى الخاصة بمنع السياح من الدول التي انتشر فيها المرض من دخول المملكة، وغيرها من الإجراءات المتعلقة بهذا الموضوع.

وإذ يقدر المجمع الفقهي للمملكة هـذه الإجـراءات الوقائيـة تزامناً مـع الواجب الشـرعي الـذي يحـرص عليـه القـائمون علـى الأمـر فـي المملكـة العربيـة السعودية حماية لحياتهم وأمنهم واستقرارهم وما يؤيـده مـا اسـتقر فـي شـرع اللّه سبحانه وتعالى مـن اتخـاذ كـل مـا يمكـن اتخـاذه لتحقيـق هـذا الغـرض وقياماً بالواجب الذي تدعوا إليه مقاصد الشـريعة التـي تحـرص علـى منـع كـل ما يؤدي إلى العدوى بـالأمراض السـارية والإضـرار بالنـاس، واسـتدلوا بالأحاديـث ما يؤدي إلى العدوى تــــــ "فــر مــن المجــزوم فــرارك مــن الأسـد"، و"إنــا قــد الصحيحة السابقة، كحــديث "فــر مــن المجــزوم فــرارك مــن الأســد"، و"إنــا قــد بايعناك فارجع"، وأكد هذا المعنى أيضاً مــا ورد فــي حــديث: "فــإذا ســمعتم بــه فلا تدخلوا عليه، وإذا وقــع بــأرض وأنــتم بهــا فــلا تفــروا منــه "(موقع مجمـع الفقـه الإســلامي)، وكما دعــا مجمـع الفقـه الإســلامي الــدولي إلــى الالتــزام بكــل

التعليمات التي يصدرها أولوا الأمر بهذه الشؤون الملحة، وأن يلتزموا بها، ويحرصوا عليها حرصاً شديداً، يقول اللَّه تعالى: "فاْتقوا اللَّه ما استطعتم واسمعوا وأطيعوا وأنفقوا خيرا لأنفسكم ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون"[التغابن:١٦].

ISSN: 1858-8891

أفتى الأمين العام للاتحاد العالمي لعلماء المسلمين "على القره داغي" بجواز منع مناسك العمرة والحج "مؤقتا"، فيحال انتشار وباء كورونا بشكل قاطع وغلب الظن أن الحجاج أو بعضهم قد يصيبهم الوباء بسبب الازدحام، جاء ذلك في فتوى مفصلة أصدرها القره داغي، حول الأحكام المتعلقة بانتشار فيروس كورونا والتعامل معه في ظل تهديده لحياة كثير من الناس، وجاء في الفتوى فيما يتعلق بالعمرة والحج: "الراجح أنه إذا انتشر الوباء قطعا أو تحقق غلبة الظن من خال الخبراء المختصين أن الحجاج أو بعضهم قد يصيبهم هذا الوباء بسبب الازدحام، فيجوز منع العمرة أو الحج مؤقتا بمقدار ما يدار به المفسدة، وأضاف أن الفقهاء اتفقوا على جواز ترك الحج عند خوف الطريق، بل أن الاستطاعة "لأداء الحج" لن تتحقق إلا مع الأمن والأمان، ولذلك فإن الأمراض الوبائية تعد من الأعدار المبيحة لترك الحج والعمرة بشرط أن يكون الخوف قائما على غلبة الظن بوجود المرض، أو والعمرة بشرط أن يكون الخوف قائما على غلبة الظن بوجود المرض، أو التشاره بسبب الحج أو العمرة"(موقع المجلس الأوربي للإفتاء والبحوث).

وبتاريخ الاثنين ١ ذو القعدة ١٤٤١هـ أيدت هيئة كبار العلماء قرار المملكة العربية السعودية: "أن يكون حج هذا العام ١٤٤١هـ بعدد محدود جداً للراغبين في أداء المناسك لمختلف الجنسيات الموجودين داخل المملكة، وذلك لمنع انتشار فيروس كورونا المستجد"، وأشارت الهيئة في بيان لها إلى أهمية إقامة شعيرة الحج دون إلحاق ضرر بأرواح الحجاج، ودون أن تكون الشعيرة العظيمة سبباً في زيادة انتشاره "موضحة أن الآيات الكريمة وقواعد الشرعية تؤكد على دفع الضر قبل وقوعه، ووجوب المحافظة على النفوس والاحتراز، والأخذ بالأسباب لمنع انتشار الأمراض والأسقام"، وكما لفتت هيئة كبار العلماء إلى ما حذر منه أهل الاختصاص من أن التجمعات

تعتبر السبب الرئيس في انتقال العدوى، في ظل ما يشهده العالم من جائحة كورونا،

ISSN: 1858-8891

والذي يترجح للباحث هو ما جاء في قرار المملكة العربية السعودية بأنها لـم تمنع شعيرة الحـج منعاً عامـة وإنمـا عملـت بحـديث رسـول اللَّه صـلى اللَّه: "فإذا سمعتم به فـلا تـدخلوا عليـه، وإذا وقـع بـأرض وأنـتم بهـا فـلا تفـروا منه".

## الأُحكام الفقهية المتعلقة بوباء كورونا في الجنائز

## حكم غسل الموتى في الأُوبِئَة

اختلف الفقهاء على حكم الغسل، الوجوب وهو قول جمهور الفقهاء من الحنفية (المالكية(المالكية(المسوقي/ ٢٣٩))، والشاكية(الدسوقي/ ٨٥))، واختيار بعض المالكية(الدسوقي/ ٤٠٧)، وبعضهم سنة وهو قول أكثر المالكية(الدسوقي/ ٤٠٧).

استدل جمهور الفقهاء بقول النبي صلى اللَّه عليه وسلم لما توفيت ابنته:
"أغْسِلْنَهَا..." (البخاري: ٩٣٩)، وهذا أمر، وأن النبي صلى اللَّه عليه وسلم
غَسَل وأبو بكر بعده، وتوارثه المسلمون (السمرقندي١/ ٣٤٠)، أما أصحاب
الرأي الثاني، استدلوا بما استدل به الجمهور لكنهم حملوها على السنية،
والراجح واللَّه أعلم هو ما ذهب إليه جمهور الفقهاء من وجوب غسل
الميت لقوة الأدلة التي ذكروها،

أما في مسـالة الوبـاء ذكرهـا فقهـاء المالكيـة(المواق٣/ ٤٦) فقـالوا: "لا بـأس عند الوباء، وما اشتد على الناس من غسـل المـوتى لكثـرتهم ، ولـم يوجـد مـن يغسلهم أن يغبروا بغير غسل".

أما في نازلة فيروس كورونا أفتى المجلس الأوربي للإفتاء والبحوث في الفتوى رقم(١٩/ ٣٠) في أحكام الجنائز: "أولاً: ترجيح دفن الميت المصاب بداء كورونا بالكيس، وفي التابوت الذي خرج به من المشفى، دون تغسيل أو تيمم حتى إن سُمح به قانونا وذلك لما يلي: إن تغسيل الميت على اختلاف بين الفقهاء في حكمه بين الوجوب والسنة، والراجح هو الوجوب لكنه لا يقدر عليه إلا في الأحوال الطبيعية، بعد دراسة الأوساط الصحية أن

التغسيل أو التيمم مع أخذ الاحتياطات الوقائية للمغسِّل لا ينفي عنه خطر العدوى، إن القواعد الفقهية والنصوص الشرعية تدل على المحافظة على حياة الحي الصحيح تقدّم على إقامة السنة والوجوب في حق الميت، وما بينه المجلس أن الميت بهذا الوباء إذا دُفن على تلك الصفة لا ينقص من أجره شيئاً، وتبرأ ذمة أهله والمسلمين شرعا بما فعلوه، وقد دلت النصوص على أنه بمنزلة الشهيد عند اللَّه، قال النبي صلى اللَّه عليه وسلم: " فليس من عبد يقع الطاعون فيمكث في بلده صابرا يعلم أن ما يصيبه إلا ما كتبه اللَّه له إلا كان له مثل أجر الشهيد"(البخاري:٢٠٤٥)، ثانياً: الصلاة على الميت فرض كفاية عند الجمهور، إذا قام بها البعض سقط عن الباقين، ويكفي أن فرض كفاية عليهم من يسمح له القانون حتى لو كانوا ثلاثة، ثالثاً: الحذفن، فإن

ISSN: 1858-8891

## دفن الموتى بالأُوبئة في قبر واحد:

الأُصل أن يدفن المسلم في المكان الذي يمت فيه".

الأصل في الميت أن يدفن في قبر مستقل لا يشاركه فيه غيره، وقد اتفقت كلمة الفقهاء على أنه لا يجوز أن يدفن اثنان في قبر واحد إلا لضرورة (السرخسي ١٨ ، ١٩ ، ابن قدامة ١٨ ، ١٩ )، والدليل على الأصل فعل النبي صلى الله عليه وسلم حيث كان يدفن في كل قبر واحداً (السمرقندي ١٨ ، ١٩ )، أما للضرورة فمثلوا لها بأمثلة منها: كثرة القتلى، أو الوباء – وهي مسألتنا – ونحو ذلك من أسباب الموت العام كالغرق، وقلة من يدفنهم، أو ضيق المكان، واستدلوا للضرورة بما روى أن النبي صلى اللَّه عليه وسلم قال لأصحابه: "احفروا وأوسعوا واجعلوا الرجلين والثلاثة في قبر واحد وقدموا أكثرهم قرآناً "(النسائي: ٢٠١١).

يرى الباحث إذا ثبت طبياً أن المتوفى بفيروس كورونا أو مرض ما يتعدر غسله، لكونه مظنة حصول العدوى، فيلجأ حينئذ إلى التيمم بدلا من الغسل، فإن تعذر هو الآخر، "لا يكلف الله نفسا إلا وسعها"، فهنا يبقى للميت ما أمكن من التكفين والصلاة والدفن.

## الخاتمة:

ما توصل إليه الباحث أن إحياء النفس والمحافظة عليها مقصد عظيم من مقاصد الشريعة الإسلامية، وأن الضرر الأخف يرتكب اتقاء للضرر الأشد، وأن أعظم المفسدتين تدفع بارتكاب أخفهما، ومن أهم التوصيات ما يلى:

ISSN: 1858-8891

١-يجب الاحتياط والأخذ بكل أسباب الوقاية، أخذاً بقول الرسول صلى الله
 عليه وسلم: "فر من المجزوم فرارك من الأسد" وبقوله صلى الله عليه
 وسلم: "لا يوردن ممرض على مصح".

٢-يجب شرعا على جميع فئات وشرائح المجتمع الالترام التام بكل
 التعليمات الصحية والتنظيمية، لقوله تعالى: "ولا تلقوا بأيديكم إلى
 التهلكة".

٣-ينبغي على من ظهرت عليه أعراض هــذا المـرض تجنب الأمـاكن العامـة
 وخاصة المساجد، منعاً للإضرار بــالغير لقولــه صــلى اللّه عليــه وســلم: "لا ضــرر
 ولا ضرار".

حفظ اللَّه الجميع من كل سوء، وكتب الشفا للمرضى والمبتلين.

### المصادر والمراجع:

١-القرآن الكريم

٢-ابن سيده، ط١/ ٢٠٠٠م، المحكم والمحيط الأعظم، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار
 الكتب العلمية، بيروت.

٣-ابن تيمية (أحمد بن عبد الحليم الحراني)، ط١/ ١٤٠٨هـ ، الفتاوى الكبرى، دار الكتب العلمية، بيروت.

٤-ابن قدامة(عبد اللَّه بن أحمد)، ط١/ ١٤٠٥هــ، المغني، دار الفكر، بيروت،

0-ابن ماجة (أبو عبداللَّه محمد بن يزيد القزويني)،ط١/ ١٤٣٠هـ، سنن ابن ماجة، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، دار إحياء الكتب العربية،

٦-ابن المفلح، ط١/ ١٩٩٧م، **المبدع في شرح المقنع**، دار الكتب العلمية –بيروت.

٧-البخاري(محمد بن إسماعيل)، ط١/ ١٤٣٢هـ، الجامع الصحيح، المحقق: محمد زهير بن ناصر الناصر، الناشر: دار طوق النجاة(مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد).

٨- البهوتي(منصور بن يونس بن صلاح الدين)٢٠٠٠م، كشاف القناع عن الإقناع،
 تحقيق: لجنة في وزارة العدل، ط١٠.

٩- البيهقي(أحمد بن الحسين بن علي بن موسى) ١٤٢٤هــ-٢٠٠٣م، السنن الكبرى،
 المحقق: محمد عبد القادر عطا،ط۳، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان.

۱۰ الخرشي(محمد بن عبد اللّه)،(د٠ت)، شرح مختصر خليل الخرشي، دار الفكر
 للطباعة، بيروت.

۱۱-الدسوقي (محمد بن أحمد بن عرفة الدسوقي)، (دنت)، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، الناشر: دار الفكر،

١٢– الزحيلي(وهبة بن مصطفى الزحيلي)–<mark>الفقه الإسلامي وأدلته</mark>، دار الفكر، دمشق٠

١٣ السرخسي(محمد بن أحمد بن أبي سهل شمس الأئمة)،بدون طبعة، تاريخ
 النشر: ١٤١٤هـ/ ١٩٩٣م، المبسوط، الناشر: دار المعرفة -بيروت.

18-1السمرقندي(علاء الدين بن السمرقندي)، ط18.هـ 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19. 19.

10-السيواسي(كمال الدين بن عبد الواحد السيواسي)- شرح فتح القدير- دار الفكر- بيروت.

17-الشربيني (شمس الدين محمد بن أحمد الخطيب)، ط١/ ١٤١٥هــ-١٩٩٤م، مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، الناشر: دار الكتب العلمية.

١٧-الطحاوي(أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلام الطحاوي)، المطبعة الكبرى - بولاق
 ١٣١٨هـ حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح.

١٨-الكاساني(علاء الدين أبوبكر بن مسعود بن أحمد)، ط٢/ ١٤٠٦هـ-١٩٨٦م،
 بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، الناشر: دار الكتب العلمية.

٢٠ محمد علي البار، (د٠ت)، العدوى بين الطب وحديث المصطفى، الدار السعودية للنشر والتوزيع.

٢١ - مسلم (مسلم بن الحجاج)،ط١٩٨٠م، صحيح مسلم، المحقق: محمد فؤاد عبد
 الباقى، الناشر: دار إحياء التراث العربى - بيروت.

٢٢ مسعود صبري، ط۱-١٤٤١هـ/ ٢٠٢٠م، فتاوى العلماء حول فيروس كورونا، دار
 النشر للثقافة والعلوم – القاهرة – جمهورية مصر العربية .

٢٣-المواق(محمد بن يوسف بن أبي القاسم بن يوسف العبدري)، ط١/ ١٤١٦هـ- ١٩٩٤م -التاج والإكليل لمختصر خليل، الناشر: دار الكتب العلمية -بيروت.

۲٤-الموسوعة الطبية، لمؤلفين من مؤسسة Golden Press القاهرة (د٠ت)،مؤسسة سجل العرب،

70 – النسائي (أحمد بن شعيب)، ط٢/ ١٤٠٦هــ – ١٩٨٦م، سنن النسائي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب،

٢٦-النووي(أبو زكريا محي الدين يحي بن شرف)،ط١٧ / ١٣٩٢هـ، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، بيروت، دار إحياء التراث العربي.

۲۷ – النووي، (د.ت)، المجموع شرح المهذب، دار الفكر –بيروت.

http://www.e-cfr/org • موقع المجلس الأوربي للإفتاء والبحوث - ٢٨

http://www.iifa-aifi.org/5230.html موقع مجمع الفقه الإسلامي الدولي -٢٩

# أدب التخاطب في القرآن الكريم – دراسة موضوعية

د مزمل محمد عابدین محمد (\*)

ISSN: 1858-8891

#### مستخلص البحث:

الحمد للّه رب العالمين والصلاة والسلام على رسول اللّه الأمين وعلى آله وصحبه أجمعين – وبعد، فإن التخاطب مع الناس فن وقل ومن يبرع فيه وهو نوع من الحكمة التي قال اللّه عنها إيُوَّتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُوَّتَ وهو نوع من الحكمة التي قال اللّه عنها إيُوَّتِي الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَدَّكُرُ إِلًا أُولُو الْأَلْبَابِ} [البقرة: ٢٦٩] والخطاب دليل على شخصية المرء، والكلمة سبب لرضوان اللّه فيرفعه اللّه بها الدرجات في الجنة أو سبب في سخطه فيهوي بها في جهنم والعياذ باللّه، وقد سعى الدارس بدراسته هذه إلى تحقيق الأهداف التالية:

- إبراز الآداب القرآنية في تخاطب المسلمين مع بعضهم ومع الآخرين.
- الكشف عن آداب المخاطبة التي تؤلّف بين القلوب، وتُصلح النفوس،
   وتكسب الرضا.
- استقاء الآداب الربانية من كتاب اللّه عز وجل وسنة رسوله صلى اللّه عليه وسلم، في كيفية التخاطب.

واتبعت لتحقيق الهدف المنهج الوصفي التحليلي والمنهج الاستقرائي، وأخيرا الخاتمة وفيها أهم النتائج والتوصيات،

#### مقدمة:

الحمد للَّه الذي أنزل القرآن برهانا ونــوراً مبينــاً، وأصــلي وأســلم علــى المبعــوث رحمة للعالمين شاهداً ومبشراً ونذيراً، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

الكلمة الطيّبة مفتاحُ للقلوب، ومطفئُ لنيران العداوة والبغضاء، وترويخُ للنفوس ومؤلفُ بينها، وامتلاكُ لعقول الناس ومشاعرهم، فهي صالحة لكل زمان ومكان، ويحتاجها، الداعية والمربي، والمعلم، و.. وهي من أسهل أنواع الحسنات قال اللّه لرسوله ـ صلى اللّه عليه و سلم:" الكلمة الطيبة صدقة"، والقرآن بمنهجه وأساليبه يعلمنا أداب التخاطب والذي أشار إلى بعضه المفسرين، وراق لي أن استخرج الدرر من أقوالهم في هذه الدراسة المهمة.

(\*) أستاذ التفسير المساعد، بجامعة الإمام المهدي كلية التربية، السودان، مدينة كوستى

فإِن وفقنا فذلك فضل مـن اللَّه وتوفيقـه، وإِن أَخفقنـا فمنًـا ومـن الشـيطان واسأَل اللَّه تعالى أَن يوفقنا في خدمة كتابه الجليل وفهم معانيه.

ISSN: 1858-8891

#### أهمية البحث:

- 1٠ حث الآيات القرآنية في عدة مواضع للين الكلام ،المخاطبة بالقول الجميل،
   والجدال بالتي هي أحسن.
- ك لتحقيق المحبة والمودة والإخاء في المجتمع المسلم وهذا من مقاصد الشريعة الإسلامية.
- 3. للتخطاب أهمية قصوى؛ خاصة في هذه المرحلة المهمة من حياة الأمة الإسلامية؛ وفي ظل الظروف الحضارية السائدة اليوم. وبعد تشتت أراء المسلمين، واختلاف كلمتهم، وأهم مصدرين لتعلم أدب التخاطب وأعلاهما كتاب الله عز وجل وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ففيهما أصول وآداب التخاطب.

#### مشكلة الدراسة:

تنحصر مشكلة الدراسة في السؤال الرئيس التالي: ما الآداب القرآنية في تخاطب المسلمين مع بعضهم البعض؟

#### ويتفرع منه سؤالان:

ما الآداب القرآنية التي تؤلِّف بين قلوب المسلمين، وتُصلح نفوسهم، وتكسب الرضا رب العالمين عند التخاطب؟

ما النماذج العملية للآداب القرآنية الرفيعة في التخاطب؟

#### أهداف الدراسة:

- 1. أُبرز الآداب القرآنية في تخاطب المسلمين مع بعضهم ومع الآخرين.
- 12 الكشف عن آداب المخاطبة التي تؤلِّف بين القلوب، وتُصلح النفوس، وتكسب الرضا.
- رستقاء الآداب الربانية من كتاب الله عز وجل وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، في كيفية التخاطب.
  - 4. تقديم نماذج عملية للآداب القرآنية الرفيعة في التخاطب.

## حدود البحث:

لما تعدد الخطاب في القرآن الكريم لاختلاف الناس فقد خطاب القرآن الناس جميعاً، وخاطب أهل الكتاب، وخاطب المنافقين كان اختياري الأُدب القرآني في خطاب المسلمين.

ISSN: 1858-8891

#### مفهوم التخاطب

#### معنى التخاطب:

تعريف الخطاب لغةً: أصل الخطاب من الفعل الثلاثي َخ َط َب، وهو عقد الكلامُ بين اثنين، يقال خاطبه يُخاطِبه خِطاباً، وهو توجيه الكلام نحو الآخرين للإفهام، والخطاب هو مراجعة الكلام (ابن فارس، ١٩٧٩م، ٢/ ١٩٨٨).

قــال الراغــب: " المخاطبـة والتخاطـب المراجعـة فــي الكــلام، ومنــه: الخطبـة والخطبة لكــن الخطبـة تخــتص بالموعظــة، والخطبـة بطلـب المــرأة، والفعــل منها خطب، والخطب: الأمــر العظــيم الــذي يكثــر فيــه التخاطـب، قــال تعــالى: {فَمَا خَطْبُكُمْ أُيُّهَــا الْمُرْسَــلُونَ} [الحجــر: ٥٧]، {فَمَا خَطْبُكُمْ أُيُّهَــا الْمُرْسَــلُونَ} [الحجــر: ٥٧]، وفصل الخطاب: مــا ينفصــل بــه الأمــر مــن الخطــاب (الراغــب الأصــفهاني، د٠ت، وفصل الخطاب: مـا ينفصــل بــه الأمــر مــن الخطــاب (الراغــب الأصــفهاني، د٠ت، ١/ ٣٠٠)؛ وفي لسان العرب: والمُخاطَبَــة هــي مراجعــة الكلام(ابــن منظــور، (د٠ت)،

وجاءت مادة (خطب) في عدة مواضع من القرآن الكريم، قال تعالى: [وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ وَآتَيْنَاهُ الْجِكْمَةَ وَفَصْلَ الْخِطَابِ] (ص: ٣٠)، وقال جل شأنه: [وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْاَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَاماً] الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْالرَّضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَاماً] (الفرقان: ٣٠)، وقال سبحانه وتعالى: [وَاصْنَعِ الْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلاَ تُخَاطِبْنى فِي الَّذِينَ ظَلَمُواْ إِنَّهُم مُعْرَقُونَ] (هود: ٣٧).

ثانياً: تعريف الخطاب اصطلاحاً: وعرف بأنه (كل نطق أو كتابة تحمل وجهة نظر محددة من المتكلم أو الكاتب، وتفترض فيه التأثير على السامع أو القارئ، مع الأخذ بعين الاعتبار مجمل الظروف والممارسات التي تم فيها "أحمد عبداللَّه الطيار(٢٠٠٥)، ع٢٢، ١٢).

### التخاطب باختيار الأسلوب الحسن

إن للقول وللَّفظ محـط عنايــة واهتمـام كبيــر بــيِّن فــي الإِســلام، فقــد اهــتم الإِســلام بكيفيــة التخاطـب وأداء الكلمــات، وصــياغة الأَلفــاظ والجمــل، بحيــث

يكون اللفظ الصادر عن الإنسان: طيب المعنى، لين الأسلوب، ذا غاية وهدف لا مجرد ثرثرة وقطع للوقت ،لذلك نجد أن الآيات والأحاديث تؤكد على هذا الأمر، وما ذاك إلا لمقصد وغاية تحقق في النهاية الصالح العام للفرد وللجماعة. إن كل تشريع وأمر وتوجيه وإرشاد له مقصد وله حكمة وغاية للشارع علمها من علم وجهلها من جهل، وهي تهدف في محصلتها إلى تحقيق مصالح للخلق وتدرأ عنهم المفاسد.

### أولا: الأُمر بِالقول الحسن والكلام الجميل

قال اللَّه تعالى: (وَلَا تُؤَثُوا السُّفَهَاءَ أُمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيَامًا وَارْرُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَهُمْ قَولًا مَعْرُوفًا) [النساء: 0]. يعني قولا جميلا لأن القول الجميل يؤثر في القلب ويزيل السفه (الخازن، ١٤١٥ هـ، ١/ ٣٤١)

وقال اللَّه تعالى: {وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْئًا} [البقرة: ٨٣] ومن القول الحسن أمرهم بالمعروف، ونهيهم عن المنكر، وتعليمهم العلم، وبدل السلام، والبشاشة وغير ذلك من كل كلام طيب (السعدي،٢٠٠٠م، ٥٧)، وقال اللَّه تعالى: {وَقُالُ لِعِبَادِي يَقُولُوا الَّتِي هِي أُحْسَانُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزغُ بَيْنَهُمْ} [الإسراء: ٥٣].

وقال اللَّه تعالى: {لا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِـنَ الْقَـوْلِ إِلا مَـنْ ظُلِـمَ) [النسـاء: الــــــن القـــول كالــــذكر والكـــلام الطيـــب اللـــين (الخازن، ١٤١٥هـــ، ١/ ٢١٢).

الأُمر بالقول المعروف: وأول ما يدخل فيه الأُمر بتوحيد اللَّه وطاعته وإفراده بالعبادة وحده لا شريك له قال تعالى: (وَمَــنْ أَحْسَــنُ قَــوْلاً مِمَّــنْ دَعَــا إِلَــى اللَّــهِ) وَصَلت: ٣٣].

قال تعالى: {قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَمَعْفِرَةٌ خَيْـرٌ مِـنْ صَـدَقَةٍ يَتْبَعُهَـا أُذًى وَاللَّـهُ غَنِـيٌ حَلِيمٌ} [البقرة: ٢٦٣] أي: مـن كلمـة طيبـة ودعـاء لمسـلم {وَمَعْفِرَة} أي: غفـر عن ظلم قولي أو فعلي {خَيْـرٌ مِـنْ صَـدَقَةٍ يَتْبَعُهَـا أُذًى} (ابــن كثيـر، ١٩٩٤م ١ عن ظلم قولي أو فعلي {خَيْـرٌ مِـنْ صَـدَقَةٍ يَتْبَعُهَـا أُذًى} (ابــن كثيـر، ١٩٩٤م ١ ٢٩٣)، وقال اللَّه تعالى: (وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْـمَةَ أُولُـو الْقُرْبَـى وَالْيَتـامَى وَالْمَسَـاكِينُ فَارْزُقُوهُمْ مِنْهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَــوْلاً مَعْرُوفًـا) [النسـاء: ٨]، والأمـر بــأن يقولــوا لهـم قولاً معروفاً أي قولاً حسناً وهو ضـدّ المنكـر تسـلية لبعضـهم علـى مَـا حرمــوا

منه من مال الميّت كمــا كــانوا فــي الجاهليــة (ابــن عاشــور،٤١٩٩٧ م، ٤/ ٢٥٢)٠ وقال البقاعي: {وقولوا لهــم} أي حســناً ســائغاً فــي الشــرع مقبــولاً تطيــب بــه نفوسهم (البقاعي، ٢٠٠٢م، ٢/ ٣٤٥)٠

من القول الحسن ذكر اللَّه: {إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِـمُ الطَّيِّـبُ} هـو التوحيـد الصـدر عن عقيدة طيبة، وقيل: هو التحميد والتمجيد (القرطبي،٢٠٠٣ م،١٤/ ٣٣٠) ،

بدء المخاطبة والكلام بالسلام: ومَعْنَاهُ الدُّعَاءُ بِالسَّلامَةِ مِـنَ الآفَـاتِ فِـي الـدِّينِ وَالنَّفْسِ؛ وَلأَنَّ فِي تَحِيَّةِ الْمُسْلِمِينَ بَعْضِ هِمْ لِبَعْضِ بِهَ ذَا اللَّفْظِ عَهْدًا بَيْنَهُمْ وَالنَّفْسِ؛ وَلأَنْ فِي تَحِيَّةِ الْمُسْلِمِينَ بَعْضِ هِمْ (ابـن منظـور(د٠ت) ١٢/ ٢٨٩)، قــال عَلَى صِيَانَةِ دِمَـائِهِمْ وَأَعْرَاضِهِمْ وَأَمْـوَالِهِمْ" (ابـن منظـور(د٠ت) ١٢/ ٢٨٩)، قــال سبحانه وتعالى: [فَإِذَا دَخَلْتُمْ بُيُوتًا فَسَلِّمُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ تَحِيَّةٌ مِـنْ عِنْدِ اللَّهِ مُبَارَكَةً طَيِّبَةً] [النـور: ٢٦] وقــال: [وَإِذَا حُيِّيـتُمْ بِتحِيَّةٍ فَحَيُّـوا بِأَحْسَـنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوهَا] [النساء: ٨٦]، وفي صحيح البخاري:قالـت عائشـة قــال النبـي صـلى اللَّه عليه وسلم لفاطمة عليها السلام (مرحبًا بـابنتي)، وقالـت أم هــانئ جئت النبـي صلى اللَّه عليه وسلم فقال (مرحبـا بـأم هــانئ)، وعــن ابــن عبــاس رضـي اللَّه عنهما قال: لما قدم وفد عبد القيس علــى النبـي صـلى اللَّه عليـه وسلم قــال (مرحبا بالوفد الذين جاؤوا غيــر خزايــا ولا نــدامى) "(البخــاري، ١٨٩٨٧م، بــاب قــول الرجل مرحبا، ٥/ ٢٨٨٤م، بــاب قــول الرجل مرحبا، ٥/ ٢٨٨٤م، بــاب قــول الرجل مرحبا، ٥/ ٢٨٨٤م، ح: ٢٨٨٥).

### الثناء على المعرضين عن اللغو:

من صفات أهل الإيمان الإعراض عن اللغو،

قال تعالى: (قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤَمِنُونَ \* الَّـذِينَ هُـمْ فِـي صَـلَاتِهِمْ حَاشِعُونَ \* وَالَّـذِينَ هُـمْ فِـي صَـلَاتِهِمْ حَاشِعُونَ \* وَالَّـذِينَ هُـمْ عَـنِ اللَّغْـوِ مُعْرِضُـونَ)(المؤمنون (١-٣)، وقـال سـبحانه فـي شـأن عبـاد الرحمن: {وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغْـوَ أَعْرَضُـوا عَنْـهُ وَقَـالُوا لَنَـا أَعْمَالُنَـا وَلَكُـمْ أَعْمَالُكُمْ سَـلامٌ عَلَـيْكُمْ لا نَبْتَغِـي الْجَـاهِلِينَ} [القصـص: ٥٥] وقـال: (وَإِذَا خـاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلاماً} [الفرقان: ٣٦]

قوله: {وَيَدْرَأُونَ بِالْحَسَــنَةِ السَّــيِّئَةَ} ومــن الخلــق الحســن دفــع المكــروه والأذى، والصــبر علــى الجفــا بـــالإعراض عنــه ولــين الحــديث (القرطبــي، ٢٠٠٣م، (١٣).

قال ابن عباس في قوله: {وهدوا إلى الطيب من القول} قال: ألهموا وأخرج ابن أبى حاتم عن أبى العالية قال: هدوا إلى الطيب من القول في الخصومة إذ قالوا اللَّه مولانا ولا مولى لكم ً (الشوكاني، دنت، ٣/ ٤٤٦)

ISSN: 1858-8891

### الحث على الكلام الطيب بضرب الأُمثال:

إِنّ أَبِرِز مصداق للكلمة الطيبة هـو كلمـة (لا الـه الا اللّه) فمثّلهـا اللّه بالشـجرة الطيبة الخضراء دائماً، يقول تعالى: {أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَـرَبَ اللَّـهُ مَـثُلا كَلِمَـةً طَيِّبَـةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أُصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِـي السَّـمَاء [إبـراهيم: ٢٤]، "وهـي شـهادة أن لا إله إلا اللّه، وفروعها {كَشَجَرَةٍ طَيِّبَـةٍ} وهـي النخلـة {أَصْـلُهَا ثَابِـتُ} فـي الأرض {وَفَرْعُهَا} منتشر {فِي السَّمَاء} وهي كثيرة النفع دائما (السعدي، ٢٠٠٠، ٤٢٥).

### الحث على الكلام الطيب من السنة:

عن أبي هريرة، عن النبي صلى اللَّه عليه وسلم قال: «كل سلامى من الناس عليه صدقة كل يوم تطلع الشمس»، قال: «تعدل بين الاثنين صدقة» وتعين الرجل في دابته تحمله عليها أو ترفع له متاعه عليها صدقة»، وقال: «الكلمة الطيبة صدقة»، قال عدي: سمعت النبي صلى اللَّه عليه وسلم، يقول: «اتقوا النار ولو بشقة تمرة فمن لم يجد شقة تمرة فبكلمة طيبة» (ويعجبني الفأل الكلمة الحسنة الكلمة الطيبة).

### النهى عن فحش القول

## أُولاً: النهى الصريح عن قول الفحش:

من أدب الإنسان الذي أدب اللّه به عباده، أن يكون الإنسان نزيها في أقواله وأفعاله، غير فاحش ولا بذيء، ولا شاتم، ولا مخاصم، بل يكون حسن الخلق، وأفعاله، غير فاحش ولا بذيء، ولا شاتم، ولا مخاصم، بل يكون حسن الخلق، واسع الحلم، مجاملا لكل أحد، صبورا على ما يناله من أذى الخلق، امتثالاً لأمر اللّه، ورجاء لثوابه، ولما كان الإنسان لا يسع الناس بماله، أمر بأمر يقدر به على الإحسان إلى كل مخلوق، وهو الإحسان بالقول، فيكون في ضمن ذلك النهي عن الكلام القبيح للناس حتى للكفار، ولهذا قال تعالى: {وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إلا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ} (السعدي، ٢٠٠٠م، ٥٧).

وقوله: {إِما يبلغن عندك الكبر أحدهما أو كلاهما فلا تقل لهما أف} أي لا تسمعهما قولاً سيئاً حتى ولا التأفيف الذي هو أدنى مراتب القول السيء} (ابن كثير،١٩٩٤، ج٣، ٤٦)٠

وقد نهي اللَّه عن الغيبة والنميمة، التنابز بالألقاب، وقول الزور قال تعالى: {وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ حُنَفَاءَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ} أمر في هذه الآية الكريمة باجتناب قول الزور، وهو الكذب والباطل كقولهم: إن اللَّه حرم البحيرة والسائبة، ونحو ذلك "(الشنقيطي، ١٩٩٥، ٥/ ٢٥٥)، وقول الزور أعظمه الشرك باللَّه (الشوكاني، د-ت، ٣/ ٤٥١).

ISSN: 1858-8891

وقال اللَّه عز وجل: [لَا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِـنَ الْقَـوْلِ إِلَّـا مَـنْ ظُلِـمَ وَكَـانَ اللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا] [النساء: ١٤٨]، قــال البغــوي رحمــه اللَّه: يعنــي: لا يُحـبّ اللَّه الجهر بالقبح من القول إلا من ظلم، فيجوز للمظلــوم أن يُخبــر عــن ظلــم الظــالم وأن يدعو عليه(البغوي، ١٩٩٧، ٢/ ٣٠٤) قــال اللَّه تعــالى: [وَلَمَــنِ الْتَصَــرَ بَعْـدَ طُلُمِهِ فَأُولَئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ] (الشورى: ٤١)،

## ثانياً : استخدام الكناية والتعريض بدلا عن التصريح المباشر:

قوله تعالى: {أُحِلِّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَائِكُمْ} فالرفث كناية عن الجماع، قال ابن عباس: إن اللَّه تعالى حيي كريم يكنى كل ما ذكر في القرآن من المباشرة والملامسة والإفضاء والدخول والرفث فإنما عنى به الجماع وقال الزجاج: الرفث كلمة جامعة لكل ما يريده الرجال من النساء(البغوي، ١٩٩٧، الزجاج: الرفث كلمة جامعة لكل ما يريده الرجال من النساء(البغوي، ١٩٩٧، ١٠ ٢٠٦) والرفث ": أصله قول الفحش، وكنى به هنا عن الجماع وما يتبعه كما كنى عنه في قوله: {فَلَمَّا تَغَشَّاهَا} [الأعراف: ١٨٩] وقوله: {فَالَمَّا تَغَشَّاهَا} [الأعراف: ١٨٩] وقوله: - هنا – بلفظ البقرة: ٢٢٣] فاللَّه تعالى كريم يكني، وإيثار الكناية عنه – هنا – بلفظ الرفث الدال على معنى القبح – عدا بقية الآيات – استهجاناً لما وجد منهم قبل الإباحة، كما سماه اختياناً لأنفسهم، والكناية عما يستقبح ذكره بما يستحسن لفظه من سنن العرب (القاسمي، ١٤٤٨هــ، ١٨٧)

وذكر اللَّه ضمن النساء المحرمات نكاحهن: {وَرَبَائِبُكُمُ اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ فِي اللَّبِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ فِيسَائِكُمُ اللَّاتِي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَإِنْ لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ } الآيـة [النساء: ٣٢] والدخول بهـن كنايـة عـن الجمـاع، كقـولهم: بنـى عليهـا، وضـرب عليها الحجاب، أي: أدخلتموهن السـتر؛ ويتضـح هـذا فـي عـدة آيات(القاسـمي، عليها الحجاب، أي: أدخلتموهن السـتر؛ ويتضـح هـذا فـي عـدة آيات(القاسـمي، المُاكُمُ مُلَاهـ، ٣٣)، كما فـي قولـه تعـالى: (نِسَاوُكُمْ حَـرْثُ لَكُـمْ فَاتُوا حَـرْتُكُمْ أَنَـى شِئْتُمْ وَقَـدٌمُوا لِأَنفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللَّـهَ وَاعْلَمُـوا أَنْكُمْ مُلَاقُوهُ وَبَشِّرِ الْمُحَوَّمِنِينَ)

قال ابن جرير: القول في تأويل قوله تعالى: {فَاتُوا حَرْثُكُمْ أُنَى شِئْتُمْ} قال ابن جرير: القول في تأويل قوله تعالى: {فَاتُوا حَرْثُكُمْ أُنَى شِئْتُمْ} قال أبو جعفر: يعني تعالى ذكره بدلك: نساؤكم مُزدَرَعُ أولادكم، فأتوا مُزدرعكم كيف شئتم، وأين شئتم ثم قال في تفسير بقية الآية الآية عن اللهم الجماع (الطبري، ٢٠٠٠، ٤/ ٣٩٧).

وقال الزمخشري: وقوله تعالى: {هُوَ أَذَى قَاعْتَزِلُواْ النِّسَاء} : {مِنْ حَيْثُ أُمَرِكُمُ النِّسَاء} : {مِنْ حَيْثُ أُمَركُمُ النَّبَهُ } من الكنايات اللطيفة، والتعريضات اللستحسنة، وهده وأشباهها في كلام اللَّه آداب حسنة، على المؤمنين أن يتعلموها، ويتأدبوا بها، ويتكلفوا مثلها في محاورتهم ومكاتبتهم (القاسمي، ١٤١٨هـ، ٢٣٣)، قوله تعالى: {مّن نُسَآئِكُمُ اللاّتِي دَخَلْتُم بِهِنٌ} [النساء: ٣٣]، والدخول بهن كناية عن الجماع (القاسمي، ١٤١٨هـ، ٣٣)،

إن المتأمل في الآيات السابقة تتضح لـه أسلوب القـرآن الرفيـع وأدبـه الراقـي في حديثه عن النكاح وما يكـون بـين الـزوج وزوجته مـن الأمـور الخاصـة التـي تخدش الحياء، من خلال اسـتخدامه لفـظ (فـأتوا) بـدلاً مـن التصـريح بالجمـاع وما في في معناه.

#### ثَالثاً: استخدام العبارات المبهمة المفهمة:

من الآيات التي تحدثت عن الجماع ومتعلقاته، وأدت المقصود بإفهام قارئها وسامعها ما جاء في قوله تعالى: (أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيامِ الرَّفَثُ إلى نِسائِكُمْ) وسامعها ما جاء في قوله تعالى: (أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيامِ الرَّفَثُ إلى نِسائِكُم، وقد علّمنا اللّه النزاهة في التعبير عن هذا الأمر حين الحاجة إلى الكلام فيه بعبارات مبهمة كقوله: «لامَسْتُمُ النِّساءَ، أَفْضى بَعْضُكُمْ إلى بَعْضَ، دَخَلْتُمْ بِهِنَّ، فَلَمَّا تَعَشَّاها حَمَلَتْ» (المراغى، دَت، ٣١٣) •

والملاحظ أن كـل الآيـات السـابقة تتحـدث عـن العلاقـة الزوجيـة ولـم تصـرح بالجماع ولا في لفظة واحدة بل أتـت مبهمـة ولكنهـا مفهومـة مـن سـياق الآيـة كالنهى عن نكاح الحائض بلفظ(تقربوا).

ثم بين سبب هذا الحكم فقال: قوله: (وإن طلقتموهن من قبل أن تمسوهن وقد فرضتم لهن فريضة فنصف ما فرضتم) فهو الرجل يتزوج المرأة، وقد سمى لها صداقا فطلقها قبل أن يمسها – والمس الجماع – فلها نصف صداقها، ليس لها أكثر من ذلك (الرازي، دت، ٢/ ٤٤٤)، {وَإِن طَلَقْتُمُ وهُنَّ}

- أي: الزوجات {مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ} أي: تجامعوهن، قال أبو مسلم: وإنما كنى تعالى بقوله: {تَمَسُّوهُنَّ} عن المجامعة، تأديباً للعباد في اختيار أحسان الألفاظ فيما يتخاطبون به(القاسمي، ١٤١٨ هـ، ٢٣٧).

ISSN: 1858-8891

ولأن "في التعبير عن الجماع بالمس كناية لطيفة، من شأنها أن تربى في الإنسان حسن الأدب، وسلامة التعبير، وتجنب النطق بالألفاظ التي تخدش الحياء" (طنطاوي، د.ت، ۱۱/ ۲۲۵).

عن عائشة قالت جاءت امرأة رفاعة إلى النبي صلى اللّه عليه وسلم فقالت كنت عند رفاعة فطلقني فبت طلاقي فتزوجت عبدالرحمن بن الزبير وإن ما معه مثل هدبة الثوب فتبسم رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم فقال: أتريدين أن ترجعي إلى رفاعة? لا حتى تذوقي عسيلته ويذوق عسيلتك قالت وأبو بكر عنده وخالد بالباب ينتظر أن يؤذن له فنادى يا أبا بكر ألا تسمع هذه ما تجهر به عند رسول اللّه صلى اللّه عليه وسلم(مسلم، د.ت، رقم ١٤٣٣)

## رابعاً: انتقاء الأَلفاظ الدالة علي الكلام دون التصريح بها:

كقوله تعالى: {وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهِا لَوْلَا أَنْ رَأَى بُرْهَانَ رَبِّهِ كَدَٰلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُحْلَصِينَ} [يوسف: 3٤] أي: لأنه قد هم فيها هما تركه للَّه، وقدم مراد اللَّه على مراد الـنفس الأمارة بالسـوء، ورأى من برهان ربه – وهو ما معه من العلم والإيمان، الموجب لتـرك كـل مـا حـرم اللَّه – ما أوجب له البعد والانكفاف، عـن هـذه المعصية الكبيرة (السـعدي، ٢٠٠٠م، ٢٩٨).

## خامساً – عدم ذكر الأسماء:

لم يذكر اللَّه أسماء المنافقين وإنما ذكر صفاتهم يقول اللَّه عز وجل : {يَحْذَرُ اللَّه عَن وجل : {يَحْذَرُ الْمُنَافِقُونَ أَنْ ثُنَرًّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ ثُنَبًّ تُهُمْ بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ ...) قال السعدي رحمه اللَّه: "كانت هذه السورة الكريمة تسمى "الفاضحة" لأنها بينت أسرار المنافقين، وهتكت أستارهم، فما زال اللّه يقول: (ومنهم ومنهم)، ويدكر أوصافهم، إلا أنه لم يعين أشخاصهم لفائدتين: إحداهما: أن اللّه سِثيرٌ يحب الستر على عباده، والثانية: أن الـذم على من اتصف بدلك الوصف من

المنافقين، الذين توجه إليهم الخطاب وغيرهم إلى يـوم القيامـــة، فكــان ذكــر الوصف أعم وأنسب (السعدي،٢٠٠٠م، ٣٤٢).

### نماذج قرآنية في كيفيه التخاطب

### أُولاً: مع الوالدين

الخطاب مع الوالدين يكون بأدب وشفقة ولين: {وقل لهما} بدل التأفيف والنهر {قولا كريما} أى لينا لطيفا أحسن ما يمكن التعبير عنه من لطف القول وكرامته مع التأدب والحياء والاحتشام" (الشوكاني، دت، ٣/ ٢١٨).

وقال ابن كثير: "ولما نهاه عـن القـول القبـيح والفعـل القبـيح، أمـره بـالقول الحسن والفعل الحسن فقـال: {وَقُـلْ لَهُمَـا قَـوْلا كَرِيمًـا} أي: ليئـا طيبًـا حسـئا بتأدب وتوقير وتعظيم(ابن كثير، ١٩٩٤، ٥/ ٦٤).

قوله تعالى: {وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ابْتِغَاءَ رَحْمَةٍ مِنْ رَبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُلْ لَهُمْ قُولًا مَيْسُورًا} الإسراء: ٢٨] ،ومعني قوله: {فَقُل لَهُمْ قَولاً مَيْسُورًا} [الإسراء: ٢٨] ،ومعني قوله: {فَقُل لَهُمْ قَولاً مَيْسُورًا} أي: ليناً لطيفاً طيباً. كالدعاء لهم بالغنى وسعة الرزق، ووعدهم بأن اللَّه إذا يسر من فضله رزقاً أنك تعطيهم منه "(الشنقيطي، ١٩٩٥م، ٣/ ٨٦)، قال القرطبي: وقل لهما قولا كريما (أي لينا لطيفا مثل: يا أبتاه ويا أماه من غير أن يسميهما ويكنيهما(القرطبي، ٢٠٠٣م، ١٠/ ٢٤٣).

وقال أبو السعود: "أي قولا صادرا عن كرم ولطف وهو القول الجميل الذي يقتضيه حسن الأدب ويستدعيه النزول على المروءة مثل أن يقول يا أباه ويا أماه كدأب إبراهيم عليه السلام إذ قال لأبيه يا أبت مع ما به من الكفر ولا يدعوهما بأسمائهما فإنه من الجفاء وسوء الأدب وديدن الدعاء (أبو السعود، دت، ٣/ ٨٦).

ثانياً – مع المتعلم: {هَلْ أَتْبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا} فاخرج الكلام بصورة الملاطفة والمشاورة، وأنك هـل تـأذن لـي فـي ذلـك أم لا وإقـراره بأنه يتعلم منه، بخلاف ما عليـه أهـل الجفـاء أو الكبـر، الـذي لا يظهـر للمعلـم افتقارهم إلى علمه، بل يدعي أنه يتعاون هم وإيـاه، بـل ربمـا ظـن أنـه يعلـم معلمه، وهو جاهل جدا، فالذل للمعلم، وإظهار الحاجـة إلـى تعليمـه، مـن أنفـع شيء للمتعلم، ،قال السعدي: التأدب مـع المعلـم، وخطـاب المـتعلم إيـاه ألطـف خطاب، لقول موسى عليه السلام (السعدي، ٢٠٠٠م، ٤٨٢).

# ثالثاً – مع المحتاجين(اليتامي –المساكين)

قال تعالى: (وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُولُو الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينُ فَارْزُقُوهُمْ مِنْهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفًا) [النساء: ٨]. والظاهر من الآية ما يصدق عليه مسمى القول الجميل ففيه إرشاد إلى حسن الخلق مع الأهل والأولاد أو مع الأيتام المكفولين وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم فيما صع عنه الأيتام المكفولين وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم فيما صع عنه (خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلي) (الشوكاني، د.ت، ١/ ٤٢٦). (وَلَا عَلَى الدِّينَ إِذَا مَا أُتُوكُ لِتحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا أُجِدُ مَا أُحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلَّوْا وَأَعْيُنُهُمْ تَوْلِينَ إِذَا مَا التعبير على "تفيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَرَنًا ألَّا يَجِدُوا مَا يُنْفِقُونَ) وفي إيثار هذا التعبير على "ليس عندي " لطف في الكلام وتطييب لقلوب السائلين (الشنقيطي، ١٩٩٥).

ISSN: 1858-8891

رابعاً – مع الضيف: قـول إبراهيم لضيفه المُكْرَمين: {أَلاَّ تَـاكُلُونَ} [الـذاريات: ٢٧]، ولم يقل: كلوا (مساعد الطيـار، د-ت، ٤٢)، (وقـال المراغـي: أي قـال مسـتحثا لهم على الأكل: ألا تأكلون؟ وفي هـذا تلطـف منـه فـي العبـارة وعـرض حسـن" (المراغي، د-ت، ٤٨٣٤).

#### الخاتمة:

تناولت هذه الدراسة أدب الخطاب القرآنيّ بين المسلمين مع بعضهم البعض ووقفت على أهمّ الأساليب القرآنية في الحث علي القول الحسن والنهي عن ضده ،ثم ذكرت أهم النماذج في التخاطب كالخطاب مع الوالدين وغيرهما، من خلال الاستقراء الوصفي والإحصائي، ليسهم كل ذلك في بيان كيفية المخاطبة بالأدب القرآني، ويمكن تحديد أهمّ النتائج التي توصل إليها الباحث في النقاط الآتية:

#### النتائج:

- 1. تميز أدب الخطاب القرآنيّ بالبعد الإنساني؛ الذي ينفتح على الناس جميعاً
   مــن أجــل التواصل والتعارف الحضاري.
- 2- تميز الخطاب القرآنيّ بالوسطية، والدعوة إلى التيسير، والتحذير من التنفير
   والتعسير-
- تميز الخطاب القرآنيّ بانتقاء الألفاظ الجميلة، والبعد عن الألفاظ المستقبحة.
  - 4- معالجة الخطاب القرآنيّ للظواهر السلبية دون التعرض إلى الأُشخاص

#### التوصيات:

١- استخدام المربين والدعاة الخطاب المناسب لواقع الحال للمخاطبين لما له من وقع نفسى أقوى لدى المخاطب؛ ولأنه الأكثر تجاوباً مع النفس الإنسانية.

ISSN: 1858-8891

٢-إقامة دورات تدريبية، وندوات ومحاضرات وورش عمل في كيفية التخاطب، وحول أخلاقيات الدين الإسلامي.

أملي في اللّه تعالى، أن أكون قد وفّقت في عملي هذا، كما أتمّنى ظهور دراسات أخرى لموضوعي من أجل تصويب شيء ما، أو إضافة الأُشياء الّتي ربمّا قد غفلنا عنها، وأن يكون هذا البحث خالصاً لوجه اللّه،

### المصادر والمراجع:

- 1- القرآن الكريم،
- 2- ابن فارس (١٩٧٩م) معجم مقاييس اللغة، دار الفكر،
- 3 ابن كثير (١٩٩٤م) تفسير القرآن العظيم تحقيق : محمود حسن، دار الفكر،
- 4 ابن منظور محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري(د-ت) لسان العرب، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى.
- 5- أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن(١٩٩٢) فتحُ البيان في مقاصد القرآن، المَكتبة العصريَّة للطبَاعة والنّشْر، صَيداً – بَيروت،
- 6 أبو عبد اللَّه محمد بن أجي بكر القرطبي(٢٠٠٣) الجامع لأحكام القرآن، تحقيق هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب، الرياض،
- 7- أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي(١٩٩٧م) معالم التنزيل في تفسير القرآن (تفسير البغوي)، حققه وخرج أحاديثه محمد عبد اللَّه النمر عثمان جمعة ضميرية سليمان مسلم الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الرابعة.
- 8 أحمد عبداللَّه الطيار(د٠ت) تأويل الخطاب الديني في الفكر الحداثي الجديد"، حولية كلية – أصول الدين القاهرة، العدد الرابع
- 9 برهان الدين أبو الحسن إبراهيم بن عمر البقاعي(٢٠٠٢م) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية.
- 10 تفسير ابن أبى حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي، تحقيق: أسعد محمد الطيب، دار النشر: المكتبة العصرية صيدا.

- 11-تفسير المراغي، أحمد مصطفى المراغى، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابى الحلبى وأولاده بمصر.
- 12− التفسير الوسيط للقرآن الكريم، مجموعة من العلماء بإشراف مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية
- 13− الحسين بن محمد بن المفضل المعروف بالراغب الأصفهاني أبو القاسم، مفردات ألفاظ القرآن، دار النشر، دار القلم، دمشق.
- 14− الخازن، علاء الدين علي بن محمد بن إبراهيم(١٤١٥هـ) لباب التأويل في معاني التنزيل، تصحيح: محمد علي شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى.
- 15- الشنقيطي، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر، (١٩٩٥م) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، للنان.
- 16− الشيخ محمد الطاهر بن عاشور(۱۹۹۷م)، التحرير والتنوير، دار سحنون للنشر والتوزيع، تونس.
- 17− الطبري(۲۰۰۰م) جامع البيان في تأويل القرآن، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى.
- 18− عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي(د٠ت) تفسير ابن أبى حاتم، تحقيق أسعد محمد الطيب، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت.
- 19 عبد الرحمن بن ناصر بن السعدي(٢٠٠٠م) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى.
- 20 فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، محمد بن على بن محمد الشوكاني، دار الفكر، بيروت،
- 21 محمد بن علي بن محمد الشوكاني(د٠ت) فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، ، دار الفكر، بيروت،
- 22 محمد بن محمد العمادي أبو السعود(د٠ت)، إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم(تفسير أبي السعود)، دار إحياء التراث العربي، بيروت
- 23 محمد جمال الدين بن محمد سعيد بن قاسم الحلاق القاسمي(١٤١٨هـ) محاسن التأويل، تحقيق محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلميه بيروت، الطبعة الأولى،

24 مساعد بن سليمان بن ناصر الطيار (١٤٣٠هــ) تفسير جزء عم للشيخ مساعد الطيار، دار ابن الجوزي، الطبعة: الثامنة،

25 - مسلم بن الحجاج(د-ت) صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.